
Literatura e ética animal no Brasil 

Evely Vânia Libanori1 

 

 

Resumo: O estudo avalia a forma como o ser humano se relaciona com os 

animais tanto na Literatura como na nossa cultura, e tem como su-porte 

teórico a Ética Animal, campo da filosofia que propõe a ética sen- 

ciocêntrica na forma como interagimos com os animais. Nesse sentido, os 

animais, como seres dotados de sensibilidade e de consciência, merecem a 

mesma consideração ética dirigida aos seres humanos. O capítulo centra- 

se nos autores que tiveram a preocupação em problematizar a condição do 

animal não humano em nossa cultura. As crônicas de Machado de Assis 

são o primeiro texto a ser estudado, em função do incômodo ético do autor 

quanto ao fato de usarmos os animais como comida e força de trabalho. O 

“Conto alexandrino” é também examina-do, já que trata da crueldade 

cometida contra os animais de laboratório. Clarice Lispector é a autora que, 

no Brasil do século XX, representa a voz dos animais, visto que sua 

produção poética é marcada pela presença dos animais como seres com os 

quais as personagens têm ligação existencial. Há personagens que veem o 

ato de comer carnes como violência, resquício da ancestralidade humana 

que deveria ser eliminado. Regina Rheda, autora contemporânea, em 

Humana festa, levanta temas ecofeministas. O patriarcado e o machismo 

são os culpados pelo cenário social em que mulheres e animais são seres 

inferiores e à disposição do homem. Por fim, o estudo apresenta a produção 

literária incipiente no Brasil, mas já expressiva, que tem sido denominada 

“literatura animalista abolicionista” e que se marca pela ideia de que os 

animais me- 

 

 

Professora de Literatura Brasileira na Universidade Estadual de Maringá, Brasil. 

Sua publica-ção recente inclue Nós os Animais. Editora de Resenha na RILE/JILE, 

Revista da ASLE-Brasil. E-mail: <lievorama@gmail.com>. 

 
 
 

mailto:lievorama@gmail.com
mailto:lievorama@gmail.com


Literatura e ética animal no Brasil, Evely Vânia Libanori  

recem ser tratados com ética, visto que são seres inteligentes, sensíveis 

e autoconscientes. 

Palavras-chave: Ética Animal. Literatura Brasileira. Direitos dos Animais. 

 
Literature and animal ethics in Brazil 

Abstract: This study evaluates the relationship between human and non- 

humans beings both in literature and culturally. As theoretical support, I 

will use some of the pressupositons, related to Animal Ethics, the field of 

philosophy that proposes the sentiocentric ethics to regulate the way we 

interact with animals. In this sense, animals, as nonhuman beings 

endowed with sensitivity and conscience, deserve the same ethical 

consideration granted to human beings. The present discussion focuses on 

authors who are concerned with questioning the condition of the 

nonhuman animal in our culture. In Machado de Assis short story “Conto 

Alexandrino”, he criticised the use of animals as food and work force. 

The narrative deals with the cruelty committed against animals. In the 

twentieth century, Clarice Lispector is the author who represents the 

“voice of animals”. Her literary production characterizes the animals for 

their existential connections. There are characters who see the act of 

eating meat as violence and a trace of human ancestry that should be 

eliminated. Regina Rheda, contemporary Brazilian writer, discusses 

ecofeminist themes. Patriarchalism and machismo are blamed for the 

social scene in which women and animals are treated as inferior beings 

and at the disposal of man. In general, the present discussion emphasizes 

the incipient but highly significant literary production in Brazil that has 

been denominated “abolitionist animal rights literature” which is marked 

by the idea that the animals deserve to be treated as equals since they are 

intelligent beings, sensitive and self-conscious. Keywords: Animal 

Ethics. Brazilian Literature. Animal Rights. 

 
Introdução 

Em 17 de março de 2017, o Brasil conheceu os resultados da Operação 

Carne Fraca, a maior operação já realizada até então pela Polícia Federal, 

que investigou a fiscalização das carnes comercializadas por vinte e um 

frigoríficos e contou, nessa investigação, com mil e cem agentes. A mega 

operação descobriu que funcionários do Ministério da Agricultura re- 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 116-135, Nov-Dez., 2018  

cebiam suborno para liberar carnes para consumo sem que essas carnes 

passassem pela fiscalização necessária. Os frigoríficos-alvo da operação 

pertenciam aos dois maiores gigantes produtores e exportadores de car-nes, a 

José Batista Sobrinho (JBS) e a Brasil Foods (BRF). A Operação Carne Fraca 

mostrou a remarcação do prazo de validade em carnes vencidas, o uso de 

produtos cancerígenos para disfarçar a cor e o cheiro das carnes em 

putrefação, o uso de papelão em carnes embutidas. A descoberta da Polícia 

Federal virou notícia no Brasil e no mundo. A União Europeia, China, Co- 

reia do Sul, Chile suspenderam a importação de carnes brasileiras, que só foi 

retomada depois de muita negociação e garantias do governo brasileiro quanto 

ao rigor na fiscalização. 

Durante semanas, o principal assunto das redes sociais da Internet foi a 

Operação Carne Fraca. O ato de comer carne era discutido no Brasil todo. As 

pessoas estavam assustadas e enojadas com a possibilidade de terem comido 

carne vencida, ou, para não usar, eufemismos, carne podre. O movimento 

vegano ganhou visibilidade porque os carnistas se interessaram em saber de 

que forma a carne poderia ser substituída na alimentação. A carne era o centro 

da discussão. No entanto, o que se viu foi o absoluto desinteresse das pessoas 

em relação àquele a quem a carne pertencia desde o nascimento, ou seja, o 

animal não humano. A preocupação era com a qualidade da carne que comiam 

e, em nenhum momento, questionaram o tratamento dispensado ao animal 

criado e assassinado para que seu corpo fosse transformado em comida. O que 

se esperava, em algum momento, era que as pessoas pensassem nessa linha 

de raciocínio: “se fazem isso com o consumidor, se não se preocupam com a 

saúde das pessoas, o que será que fazem com o animal, que não pode se 

defender e nem reclamar?” Nem a Operação Carne Fraca, nem os carnistas se 

importaram com os indivíduos de cujos corpos as carnes vieram. Esses 

continuam sendo o que sempre foram, ou seja, os esquecidos, os apagados da 

consideração moral em nossa cultura. 

Em maio de 2017, os irmãos Joesley e Wesley Batista, donos do frigo- 

rífico JBS, mostraram um escandaloso esquema de corrupção na política 

brasileira, envolvendo o próprio presidente da República, e também sena- 

dores e deputados federais e estaduais. A JBS é anunciada como a maior 

produtora de “proteína animal” do mundo. A exploração do corpo do ani-mal 

abastece os bolsos dos multimilionários irmãos Batista e garante a ri- 



Literatura e ética animal no Brasil, Evely Vânia Libanori  

queza de milhares de políticos. O animal, sem sombra de dúvida, dá muito, 

muitíssimo lucro. E, apesar de todo o alarde: silêncio em relação ao modo 

como os animais são manipulados para que seus corpos sencientes e suas 

mentes conscientes sejam transformados em “proteína” … Silêncio... Em- 

presários e políticos não estão preocupados com isso, pois veem os animais 

como fonte de lucro. E o consumidor, voltado para o próprio paladar, não se 

incomodou com a vida daquele que chegou retalhado ao seu prato. Se pensou, 

não se manifestou. O acordo social tácito em relação ao animal vivo que é 

cruelmente assassinado continuou o que sempre foi: “vamos não falar disso”. 

E, apesar de toda a polêmica em relação à carne do gado brasileiro, parece 

que estamos longe da higiene necessária para a comercialização do “produto”. 

Em 22 de junho o Departamento de Agricultura dos Estados Unidos 

suspendeu a importação de toda a carne fresca vinda do Brasil. O motivo é o 

fato de que a carne apesenta muito mais abcessos do que o permitido por lei. 

E abcesso, como se sabe, é o acúmulo de pus em cavida-des da pele. A reação 

à vacina contra a febre aftosa teria causado os abces-sos. A suspensão da 

importação causou celeuma também no Brasil, pois os frigoríficos que 

importam para os Estados Unidos são os mesmos que fornecem carne para o 

mercado interno. Tal como aconteceu em março, as pessoas se mostraram 

enojadas com o fato de estarem comendo formações purulentas. Ora, os 

abcessos são extremamente doloridos, portanto, o ani-mal portador deles 

sofreu muito. Em relação ao sofrimento do animal: sempre o silêncio… 

O animal vivo não é lembrado, mas os pedaços dele estão muito pre- 

sentes na nossa alimentação, quase inteiramente animalizada. É muito difícil 

ir a um restaurante (e a uma casa de família) e encontrar um prato que não 

tenha secreções e partes dos corpos dos animais. Quase tudo que 

servido contém leite, ovos e carnes. E a nossa cultura faz de tudo para que 

não pensemos no animal que deve morrer para virar comida. As escolas não 

promovem idas culturais a frigoríficos, granjas, galpões de criação in-tensiva. 

Os frigoríficos são, estrategicamente, localizados na periferia das cidades. A 

indústria da pecuária esconde o processo de matar os animais. Paul MCartney, 

ativista da libertação dos animais, afirmou: “Se os frigorí-ficos tivessem 

paredes de vidro, todos seriam vegetarianos”. 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 116-135, Nov-Dez., 2018 

…Mas não da nossa literatura 

Tivemos, no século XIX, um entusiasta da defesa animal: ninguém menos 

que Machado de Assis! Em crônicas e contos, o escritor abordou o 

carnivorismo, os direitos dos animais, o uso dos animais em experimentos 

científicos, as touradas. Todos os textos de que vamos tratar foram, ini- 

cialmente, publicados no jornal Gazeta de Notícias, do Rio de Janeiro. Mais 

tarde, os textos foram publicados em coletâneas específicas. 

A motivação para a escrita da crônica “Carnívoros e vegetarianos” foi 

uma greve de açougueiros em março de 1893, ocasião em que o escritor 

declara ter sido vegetariano por vários dias. Machado vê o vegetarianismo 

como nobreza de caráter e sinal de desapego material. Segundo ele, o pa-raíso 

cristão é definido pelo vegetarianismo e o fruto proibido seria, na verdade, a 

carne. A “proibição” consistiria no derramamento do corpo do ser inocente. 

O escritor reconhece a violência no hábito de se comer carne, quando afirma 

que “a arte disfarça a hediondez da matéria. O cozinheiro corrige o talho. Pelo 

que respeita o boi, a ausência de um vulto inteiro, faz a gente esquecer que 

come um animal”. (ASSIS, 1994, p. 157). O autor ante-cipava a ideia do 

“referente ausente”, da filósofa feminista vegana Adams (2012, p. 79, grifo 

do autor): 

Por meio do retalhamento, os animais se tornam referentes au- 

sentes. Os animais com nome e corpo tornam-se ausentes como 

animais para que a carne exista. A vida dos animais precede e 

possibilita a existência da carne. Se eles estiverem vivos, não po- 

derão ser carne. Assim, o corpo morto substitui o animal vivo. Sem 

animais não haveria consumo de carne, mas eles estão au-sentes do 

ato de comer carne, por terem sido transformados em comida. 

 
A noção do animal como “referente ausente” explica a indiferença das 

pessoas em relação aos animais vivos que são transformados em “coste-la”, 

“picanha”, “alcatra”, eufemismos que escondem o fato de que se trata de 

pedaços de um animal que morreu com medo, com dor e contra a sua vontade. 

Há pessoas que acomodam a consciência com a prática do “abate hu- 

manitário”. Ainda que o abate humanitário fosse mesmo humanitário (e nós 

vemos com a Operação Carne Fraca o descaso com os animais), o 



Literatura e ética animal no Brasil, Evely Vânia Libanori  

problema não se resolve com a morte suave do animal. O problema ético 

perdura, tenho em vista que os animais ditos “de produção” continuam sendo 

nada mais do que “produtos”. Para nós, o “abate humanitário” é uma 

contradição, uma vez que não existe forma humanitária de assassinar um ser 

que não quer morrer. E é, também, um eufemismo falar em “abate”. Por que 

não falamos “assassinato”? Porque queremos minimizar a violência cometida 

contra os animais, seres indefesos que não têm condições de se defender da 

nossa capacidade de fazer mal a eles. 

No conto “O direito dos burros” (1894), um burro que puxa carroça conversa 

com o narrador sobre a sua condição de explorado. O animal ex-plica para o 

interlocutor os sofrimentos pelos quais passa em sua condição de animal usado 

como tração. Ele lembra que, na Inglaterra, os tutores são punidos quando 

constatados os maus-tratos para com os animais. O burro pede que o narrador 

ajude a classe dos animais explorados: “Sei que o senhor se dá com gente de 

imprensa, e vim aqui lhe pedir que interceda por mim e por uma classe inteira, 

que merece alguma compaixão […]”. (ASSIS, 1994, p. 100). O burro descreve a 

rotina de trabalho dele e dos seus companheiros: “embora deitando a alma pela 

boca, puxamos os carros e os ossos. Apanhamos de chicote, de ponta de pé, de 

ponta de rédea, de ponta de fer-ro”. (ASSIS, 1994, p. 101). A reivindicação do 

burro mostra o realismo peculiar de Machado, atento ao egoísmo e ao 

materialismo como componentes do perfil humano: “Não exijo cadeia para os 

nossos opressores, mas uma pequena multa e custas, creio que serão eficazes. O 

burro ama só a pele; o homem ama a pele e a bolsa. Dê-se-lhe na bolsa; talvez a 

nossa pele padeça menos”. (ASSIS, 1994, p. 102). Machado, ao se fazer a voz do 

burro, deve ter contribuído para o surgimento da primeira associação protetora 

dos animais. Em 1895, um ano depois de publicado o conto, foi criada, na cidade 

de São Paulo, a União Internacional Protectora dos Animaes (UIPA), a primeira 

associação protetora dos animais do Brasil. A UIPA rapidamente se tornou uma 

entidade forte na defesa dos animais junto ao poder público e população. Em 

1910, graças aos esforços da UIPA, foram proibidas as tou-radas que 

aconteciam na Praça da República e que fizeram muito sucesso durante o 

início do século XX. Alcântara Machado, jurista e escritor, esteve frente da 

diretoria da entidade. 

Em 1883, o escritor publicou o “Conto Alexandrino”. Nesta época, as 

investigações científicas eram consideradas a forma pela qual poder-se-ia 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 116-135, Nov-Dez., 2018 

chegar ao verdadeiro conhecimento das coisas. Acreditava que o cientifi- 

cismo, ou seja, a aplicação dos métodos das ciências naturais aos outros 

campos do conhecimento, era a verdadeira forma de se fazer ciência. O espaço 

do conto é a Alexandria, no século II d. C, e a fábula é o dia a dia de dois 

filósofos, Pítias e Stroibus, que acreditam que a essência humana provém dos 

animais. Eles vivisseccionam ratos aos milhares, procurando provar a tese de 

que, ao beber o sangue de ratos, um homem honesto se torna um ladrão. Os 

dois cientistas, aplicam, um no outro, doses de sangue de rato. Ambos 

começam a roubar, mas a vontade de roubar já havia neles, mesmo antes da 

aplicação do sangue dos ratos. Primeiro, eles roubam as ideias um do outro e, 

depois, roubam livros da Biblioteca de Alexandria. São pegos em flagrante e 

condenados à morte, mas, antes da morte são en-tregues aos mesmos tipos de 

experiências científicas que faziam em ratos. De forma, ao mesmo tempo 

trágica e irônica, o autor denuncia os excessos e as crueldades cometidas em 

nome da crença de que a ciência experimental poderia resolver os problemas 

humanos. Abaixo, temos a descrição da forma como os ratos são 

vivisseccionados: 

Stroibus engaiolava os ratos; depois, um a um, ia-os sujeitando ao 

ferro. Primeiro, atava uma tira de pano no focinho do paciente; em 

seguida, os pés, finalmente, cingia com um cordel as pernas e o 

pescoço do animal à tábua da operação. Isto feito, dava o primeiro 

talho no peito, com vagar, e com vagar ia enterrando o ferro até 

tocar o coração, porque era opinião dele que a morte instantânea 

corrompia o sangue e retirava-lhe o princípio. Hábil anatomista, 

operava com uma firmeza digna do propósito científico. Outro, 

menos destro, interromperia muita vez a tarefa, porque as 

contorções de dor e de agonia tor-navam difícil o meneio do 

escalpelo; mas essa era justamente a superioridade de Stroibus: 

tinha o pulso magistral e prático. Ao lado dele, Pítias aparava o 

sangue e ajudava a obra, já contendo os movimentos convulsivos 

do paciente, já espiando-lhe nos olhos o progresso da agonia. As 

observações que ambos faziam eram notadas em folhas de papiro; 

e assim ganhava a ciência de duas maneiras. Às vezes, por 

divergência de apreciação, eram obrigados a escalpelar maior 

número de ratos do que o necessário; mas não perdiam com isso, 

porque o sangue dos excedentes era conservado e ingerido depois. 

Um só desses casos mostrará 



Literatura e ética animal no Brasil, Evely Vânia Libanori  

a consciência com que eles procediam. Pítias observara que a 

retina do rato agonizante mudava de cor até chegar ao azul claro, 

ao passo que a observação de Stroibus dava a cor de canela como 

o tom final da morte. Estavam na última operação do dia; mas o 

ponto valia a pena, e, não obstante o cansaço, fizeram 

sucessivamente dezenove experiências sem resultado definitivo; 

Pítias insistia pela cor azul, e Stroibus pela cor de canela. O 

vigésimo rato esteve prestes a pô-los de acordo, mas Stroibus 

advertiu, com muita sagacidade, que a sua posição era agora di- 

ferente, retificou-a e escalpelaram mais vinte e cinco. Destes, o 

primeiro ainda os deixou em dúvida; mas os outros vinte e quatro 

provaram-lhes que a cor final não era canela nem azul, mas um 

lírio roxo, tirando a claro. A descrição exagerada das 

experimentações deu rebate à porção sentimental da cidade, e 

excitou a loqüela de alguns sofistas; mas o grave Stroibus (com 

brandura, para não agravar uma disposição própria da alma hu- 

mana) respondeu que a verdade valia todos os ratos do universo, e 

não só os ratos, como os pavões, as cabras, os cães, os rouxi-nóis, 

etc”. (ASSIS, 1995, p. 304-305). 

 
A descrição precisa sobre o método “científico” da morte dos ratos expõe 

a crueldade dos experimentos e o sofrimento atroz dos animais. A 

“divergência de apreciação” e a “consciência com que procediam” mostram 

a fina ironia machadiana com relação à desnecessária vivissecção dos animais 

e à ausência de limites morais para o uso dos animais. A crueldade dos 

experimentos contrasta com a “brandura” com que Stroibus rebate os 

argumentos de pessoas sensíveis e contrárias aos experimentos. Afinal, os 

“sentimentos” não têm lugar na ciência experimental… Para Stroibus a 

“verdade valia todos os ratos do universo, e não só os ratos, como os pavões, 

as cabras, os cães, os rouxinóis, etc.” (ASSIS, 1995), o que mostra a visão da 

ciência do século XIX e que perdura pelo século XXI de que os animais, 

principalmente os ratos, não passam de instrumentos para testes. Tal como 

acontecia no século XIX, ainda hoje, os ratos são os animais preferidos para 

serem vítimas da “ciência” em estabelecimentos de ensino e em laboratórios 

de cosméticos e perfumaria no Brasil. E não é porque tenham semelhança 

neurológica, metabólica ou anatômica com os seres humanos. Os motivos são 

de ordem financeira, como nos explicam os biólogos animalistas 

abolicionistas Greif e Tréz (2000, p. 7): 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 116-135, Nov-Dez., 2018 

São animais pequenos, mansos, fáceis de manter, se alimentam 

pouco, ocupam pouco espaço e produzem prole numerosa, 

fornecendo um número grande de animais para a pesquisa por um 

menor preço. No entanto, os dados obtidos destes animais 

geralmente não são aceitos como satisfatórios para a aplicação em 

seres humanos, levando à pesquisa em animais de outras espécies. 

 

 
A vivissecção como parte dos testes científicos é permitida no Brasil. Em 

2013, a União Europeia proibiu os testes científicos em animais pela indústria 

de cosméticos e perfumes. Nesse mesmo ano foi proibida a venda de 

cosméticos e produtos de higiene pessoal testados em animais ou que 

contenham substâncias testadas em animais. No Brasil, os ativistas se 

esforçam para que o país siga o exemplo dos países da União Europeia, mas 

estamos longe disso. Tramita no Senado Federal o Projeto de Lei que visa 

restringir o uso de animais em experiências científicas. No entanto, isso não 

é visto ainda como uma conquista, pois o que os ativistas pedem é o fim de 

todos os testes e não algumas restrições. Nas universidades não há restrições 

quanto ao uso dos animais em experimentos científicos. Animais são o objeto 

de trabalho em várias áreas de ensino como ciências veterinárias, medicina, 

biologia, farmácia e psicologia. Entre as disciplinas nas quais os animais são 

usados estão anatomia, anestesiologia, bioquímica, farmacologia, fisiologia, 

zoologia, cirurgia, neurocirurgia e urologia. Os animais mais comumente 

usados são ratos, cães, camundongos, gatos, coelhos e pássaros, e nas ciências 

veterinárias, ruminantes como vacas e ovelhas. Em 2005, foi criado o 

Conselho de Ética no Uso de Animais (CEUA) que estabelece critérios éticos 

para a utilização dos animais nos procedimentos de pesquisa. A atuação dos 

CEUA acontece no momento de proposta dos projetos de pesquisa. Não há 

possibilidade de que os Comitês fiscalizem se, de fato, as pesquisas seguem 

os critérios éticos propostos nos projetos. 

A vivissecção será abordada ainda em outro conto de Machado de As-sis: 

“A causa secreta”, publicado em 1896. O conto é narrado em terceira pessoa 

e conta a relação de amizade entre Garcia e Fortunato. García é médico recém- 

formado, Fortunato vive de rendas. É tido como exemplo de altruísmo em sua 

cidade. Ele chega a construir uma casa de saúde e 



Literatura e ética animal no Brasil, Evely Vânia Libanori  

ele mesmo se dedica aos cuidados dos doentes em estado terminal. Nin-guém, 

a não ser ele, poderia administrar remédios cáusticos aos pacientes. As 

pessoas aplaudiam o desvelo e a dedicação de Fortunato: “Não recuava diante 

de nada, não conhecia moléstia aflitiva ou repelente, e estava sempre pronto 

para tudo, a qualquer hora do dia ou da noite. Toda a gente pasmava e 

aplaudia”. (ASSIS, 1995, p. 221). Sob o pretexto de estudar fisiologia e 

anatomia “ocupava-se nas horas vagas em rasgar e envenenar gatos e cães”. 

(ASSIS, 1995, p. 222). Certa vez, o amigo Garcia presencia, sem querer, a 

tor-tura de um rato. Fortunato corta, com uma tesoura, uma a uma, todas as 

patas de um rato. A decepação é feita lenta e cuidadosamente. A cada pata 

cortada, o cotoco é chamuscado em líquido flamejante, a fim de cauterizar a 

amputação, de forma a controlar a sangria e prolongar o sofrimento do animal. 

Para ele, a agonia do rato é motivo de êxtase: “com um sorriso único, reflexo 

de alma satisfeita, alguma coisa que traduzia a delícia íntima das sensações 

supremas, Fortunato cortou a terceira pata ao rato, e fez pela terceira vez o 

mesmo movimento até a chama”. (ASSIS, 1995, p. 224). A descrição da 

tortura submetida ao animal é das mais impactantes cenas de atrocidade da 

literatura brasileira. O conto levanta questões sobre o ser e o parecer. Trata- 

se de um indivíduo extremamente inteligente e perspicaz, e que age a fim de 

exercer o seu sadismo. Aos olhos da sociedade, ele se faz de boa alma, quando 

funda, com seu próprio dinheiro, uma casa de saúde. O sadismo justifica o 

fato de ele não arredar pé do leito dos doentes terminais e de fazer questão de 

administrar os remédios cáusticos, justamente os que causam mais dor. A 

“causa secreta” e, portanto, inacessível ao olhar dos outros, é o fato de ele se 

regozijar com a agonia dos enfermos e dos animais, ou seja, de todos que 

podem sofrer. Fortunato é um psicopata que se passa por cientista altruísta. 

Os animais são suas vítimas perfeitas, uma vez que eles não têm nenhum meio 

de defesa. Estudos apontam que os assassinos em série matam e torturam 

animais antes de matar e torturar humanos. Em fevereiro de 2016, os Estados 

Unidos passaram a ver os crimes contra os animais como crimes contra a 

sociedade. O Agência Federal de Investigação (FBI) passou a incluir os 

abusadores de animais em um sistema nacional de dados sobre criminosos e 

vítimas. Crimes contra animais são, agora, classificados de modo semelhante 

à classificação de crimes contra humanos. 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 116-135, Nov-Dez., 2018   

Clarice Lispector e a compaixão para com os animais 

No século XX, Clarice Lispector é a primeira voz expressiva quanto à 

problematização da forma como o ser humano se relaciona com os ani-mais. 

A carne é pensada como o que é: o corpo de um animal morto. O fato de que 

nos alimentamos de um ser em que corre sangue nas veias é visto como 

violência para com os animais e essa violência é a origem do incômodo ético 

das personagens. Comer sangue é entendido como truculência, rastro de nossa 

ancestralidade que poderia ter sido eliminado. Necessário destacar que nem a 

autora nem suas personagens se tornaram vegetarianas ou veganas. Clarice 

não teve tempo para tomar contato com as ideias sobre abolição animal. A 

obra considerada o marco das ideias de ética para com o animal no mundo 

ocidental, Animal Liberation, de Peter Singer, foi publicada em 1975. A 

autora morreu em 1977. As personagens de Clarice se sentem inquietas com 

a própria consciência quando se dão conta de que dispõem da vida e do corpo 

do animal. Em Perto do coração selvagem, Joana lembrará, anos depois, de 

um momento em que observou com atenção um homem comendo carne e se 

sentiu incomodada com a cena: 

E as mãos, as mãos. Uma delas segurando um garfo espetado 

num pedaço de carne sangrenta – não morna e quieta, mas 

vivíssima, irônica, imoral –, a outra crispando-se na toalha, 

arranhando-a nervosa na ânsia de já comer novo bocado. As 

pernas sob a mesa marcavam compasso a uma música inau- 

dível, a música do diabo, de pura e incontida violência. A fe- 

rocidade, a riqueza de sua cor... Avermelhada nos lábios e na 

base do nariz, pálida e azulada sob os olhos miúdos. Joana 

estremecera arrepiada diante de seu pobre café […]. O gosto do 

mal – mastigar vermelho, engolir fogo adocicado. (LIS- 

PECTOR, 1998, p. 19-20). 

 
Joana observa, principalmente, a mão do homem, o fato de ele, de livre e 

deliberada vontade, comer o “pedaço de carne sangrenta”. A adjetivação 

usada para nomear a carne é inusitada. A carne é “sangrenta”, “não morna e 

quieta”, “vivíssima”, “irônica” e “imoral”. Tais adjetivos revelam a pertur- 

bação emocional que a carne provoca em Joana. Sendo “sangrenta”, a carne 

“vivíssima”, pois o sangue é a vida, ou seja, a carne não é “morna”, nem 

“quieta’, mas é viva, o que constitui talvez, a ironia observada por Joana. 



Literatura e ética animal no Brasil, Evely Vânia Libanori  

O ato de comer a carne marca uma espécie de ritual satânico, pois o mo- 

vimento das pernas do homem parece obedecer ao ritmo de uma “música do 

diabo, de pura e incontida violência”. Ainda, a carne tem o “gosto do mal”. A 

metonímia e sinestesia “mastigar vermelho”, justaposta à metáfora “engolir 

fogo adocicado” corroboram os índices relativos ao sangue, à vio-lência e ao 

ritual diabólico que envolvem o ato de comer a carne. Comer a carne é comer 

o vermelho do sangue do outro animal, é engolir o “fogo adocicado”. O doce 

não é o sabor do sangue, que tem gosto suave, quase neutro. Mas é o sabor 

que mais se aproxima, pois, definitivamente, o san-gue não é azedo, nem 

amargo, nem salgado. O sangue é um “fogo adocica-do”, pois o fogo destrói 

a vida, sem possibilidade de regeneração. Comer a carne, segundo Joana, é 

experimentar o “gosto do mal”. 

No conto “O jantar”, de Laços de família, o narrador não nomeado está 

jantando em um restaurante e, em seu prato, há carne. Ele não consegue mais 

comer quando observa um idoso se alimentando de carne: 

Porque agora desperto, virava subitamente a carne de um lado e de 

outro, examinava-a com veemência, a ponta da língua apare-cendo – 

apalpava o bife com as costas do garfo, quase o cheira-va, mexendo a 

boca de antemão. E começava a cortá-lo com um movimento inútil de 

vigor de todo o corpo. Em breve levava um pedaço a certa altura do 

rosto e, como se tivesse que apanhá-lo em voo, abocanhou num 

arrebatamento de cabeça. Olhei para o meu prato. Quando fitei-o de 

novo, ele estava em plena glória do jantar, mastigando de boca aberta, 

passando a língua pelos dentes, com o olhar fixo na luz do teto. 

(LISPECTOR, 2009, p. 76-7). 

 
A carne é comida com voracidade. O senhor come de forma grotesca, com a 

boca aberta, ora com a língua para fora, ora passando a língua nos dentes. O bife 

é servido no prato e é comido com garfo e faca, mas as reações do idoso lembram 

um animal carnívoro comendo a presa: a carne é virada, apalpada, cheirada. E, 

enquanto examina a carne, o homem mexe a boca e põe a língua para fora. Por 

fim, a carne é cortada e abocanhada em um “ar-rebatamento de cabeça”. À 

observação dessa cena, segue-se o pensamento do narrador sobre a carne em seu 

próprio prato: “Eu não podia mais, a carne no meu prato era crua, eu é que não 

podia mais. Porém, ele – ele comia”. O adjetivo “crua” remete à carne em seu 

estado natural. Quando cozida e 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 116-135, Nov-Dez., 2018   

temperada, a carne é tão-somente alimento culturalmente aceito. Ao vê-la 

“crua”, o narrador é remetido ao estado selvagem anterior à civilização e então 

ele “não podia mais”, o que o faz rejeitar a carne e a selvageria que vem com 

ela, refletida pelas ações do idoso. Os momentos finais do conto expõem a 

epifania que toma conta do narrador, ou seja, o momento que a situação mais 

comum e os gestos mais corriqueiros comportam sentidos imprevistos. Este 

momento desequilibra as certezas estabilizadas e cultu-ralmente aceitas e faz 

o narrador pensar seus próprios atos: 

Mas eu sou um homem ainda. 
 

Quando me traíram ou assassinaram, quando alguém foi em-bora 

para sempre, ou perdi o que de melhor me restava, ou quando soube 

que vou morrer – eu não como. Não sou ainda esta potência, esta 

construção, esta ruína. Empurro o prato, rejeito a carne e o seu 

sangue. (LISPECTOR, 2009, p. 81). 

 
Alguma coisa aconteceu com o narrador e ele se sente nauseado com a 

carne. A observação do idoso comendo teve como consequência a convic-ção 

de não querer ser como ele. A cena observada foi, para o narrador, uma 

situação limite, tal como seria uma “traição”, “assassinato” ou morte. Em- 

purrar o prato e rejeitar a carne e o seu sangue é recusar-se a ser truculento 

como o aquele que come o corpo do animal. 

O conto “O crime do professor de Matemática”, também constante no 

volume de contos Laços de família, tematiza o abandono de um cachorro e 

expõe a culpa de quem o abandonou. A fábula é a seguinte: um homem não 

nomeado e identificado apenas pela sua profissão de “professor de Mate- 

mática” encontra um filhote de cachorro abandonado e o adota. Dá a ele o 

nome de José. O cachorro é incorporado à família e é amado pelos dois filhos 

do professor. Anos depois, a família precisa se mudar de cidade, e es-posa e 

sogra enfatizam o incômodo que seria levar o cachorro na mudança. As 

crianças choram, mas o professor decide abandonar o cão. O professor não se 

esquece desse fato e, anos depois, dá-se conta de que praticou um crime e se 

sente mal com a própria consciência. Andando na rua, ele en-contra um cão 

desconhecido morto. Então, ele leva o corpo do cão até uma colina para 

enterrá-lo, o que seria a forma de se redimir do abandono do outro cão, no 

passado. O enterro é descrito como um ritual cristão de ex- 



Literatura e ética animal no Brasil, Evely Vânia Libanori 
 

piação dos pecados. As ações do professor são comparadas às ações de fiéis 

que, na missa, procuram o perdão dos pecados. O professor enterra o cão 

desconhecido, mas continua se sentindo mal. Então, o desenterra porque 

pensa consigo que o mal que ele causou não merece perdão. 

O excerto a seguir é o pensamento do professor no momento em que ele 

está enterrando o cão desconhecido: 

Mas só tu e eu sabemos que te abandonei porque eras a possi- 

bilidade constante de eu pecar o que, no disfarçado de meus olhos, 

já era pecado. Então pequei logo para ser logo culpado. E este 

crime substitui o crime maior que eu não teria coragem de 

cometer”, pensou o homem cada vez mais lúcido. “Há tantas 

formas de ser culpado e de perder-se para sempre e de se trair e de 

não se enfrentar. Eu escolhi a de ferir um cão”, pensou o homem. 

“Porque eu sabia que esse seria um crime menor e que ninguém 

vai para o Inferno por abandonar um cão que confiou num homem. 

Porque eu sabia que esse crime não era punível”. 

 

Sentado na chapada, sua cabeça matemática estava fria e inteli- 

gente. Só agora ele parecia compreender, em toda sua gélida ple- 

nitude, que fizera com o cão algo realmente impune e para sem- 

pre. Pois ainda não haviam inventado castigo para os grandes 

crimes disfarçados e para as profundas traições. Um homem ainda 

conseguia ser mais esperto que o Juízo Final. Este crime ninguém 

o condenava. Nem a Igreja. “Todos são meus cúmpli-ces, José. Eu 

teria que bater de porta em porta e mendigar que me acusassem e 

me punissem: todos me bateriam a porta com uma cara de repente 

endurecida. Este crime ninguém me con-dena. Nem tu, José, me 

condenarias. Pois bastaria, esta pessoa poderosa que sou, escolher 

de te chamar – e, do teu abandono nas ruas, num pulo me lamberia 

a face com alegria e perdão”. (LISPECTOR, 2009, p. 124). 

 
A cena expõe a conversa mental do professor com José, o cachorro 

abandonado. O cachorro é a “possibilidade constante de eu pecar”, ou seja, o 

animal, pelo fato de ser indefeso está sempre exposto aos atos da maldade 

humana. Abandonar um cachorro pode ser a substituição de um “crime maior” 

e passível de ser punido pela lei. O uso das palavras “crime” e “pe- 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 116-135, Nov-Dez., 2018   

cado” é do próprio narrador. A Igreja é duramente criticada no conto, dada a sua 

indiferença ante o tratamento dispensado aos animais. O professor lembra que 

nem mesmo o Juízo Final, o momento em que todos os pecados e virtudes estarão 

às claras, condenará a pessoa que tiver abandonado um animal. Então, todos os 

que comungam com o código da moral cristã são “cúmplices” do abandono do 

cão. O abandono de José foi um crime, um pecado, mas o professor estará impune 

para sempre, pois “ainda não haviam inventado castigo para os grandes crimes 

disfarçados e para as profundas traições”. O Catecismo da Igreja Católica explica 

a relação dos cristãos com os animais quando aborda a aplicabilidade do sétimo 

mandamento: “Não roubarás”. Segundo a Igreja Católica (2002, p. 672-3), “O 

sétimo mandamento exige o respeito pela integridade da criação. Os animais, tal 

como as plantas e os seres inanimados, são naturalmente destinados ao bem 

comum da humanidade, passada, presente e futura”. Uma vez que os animais 

ocupam a mesma categoria de importância que as plantas e os seres inanimados, 

o ato de abandonar um cachorro pode ser um pecado menor. O Catecismo admite 

o uso dos animais em benefício e proveito dos seres humanos: 
 

Deus confiou os animais ao governo daquele que foi criado à Sua 

imagem. É, portanto, legítimo servimo-nos dos animais para a 

alimentação e para a confecção do vestuário. Podemos domesticá- 

los para que sirvam o homem nos seus trabalhos e lazeres. As 

experiências médicas e científicas em animais são práticas 

moralmente admissíveis desde que não ultrapassem os limites do 

razoável e contribuam para curar ou poupar vidas humanas. 

(IGREJA CATÓLICA, 2002, p. 673). 

 
Uma vez que a Igreja vê como legítima a exploração dos animais para 

benefício humano, e admite a domesticação deles “para que sirvam o ho-mem 

nos seus trabalhos e lazeres”, o abandono de um cão não seria assim, um ato 

de tamanha gravidade moral que justificasse a consciência ator-mentada do 

professor. E é a constatação de que ninguém o pune da sua covardia aquilo 

que faz sua consciência doer mais. Se o professor tivesse se guiado apenas 

pelos códigos morais da Igreja Católica, não sentiria tama-nho peso na 

consciência. 

Maus-tratos a animais não constavam na lista de pecados capitais, es- 

tabelecida no século XIII por Tomás de Aquino, e não constam na lista de 



Literatura e ética animal no Brasil, Evely Vânia Libanori 
 

pecados atualizados pelo Vaticano em 2008 e adaptados à era da globaliza- 

ção. Os novos pecados são: experiência com células tronco, uso de drogas, 

poluição do meio ambiente, agravamento da injustiça social, riqueza ex- 

cessiva, violações bioéticas. A ética para com os animais não foi lembrada A 

vileza pratica pelo professor contrasta com a bondade do animal 

abandonado: “Pois bastaria, esta pessoa poderosa que sou, escolher de te 

chamar – e, do teu abandono nas ruas, num pulo me lamberias a face com 

alegria e perdão. Eu te daria a outra face a beijar”. (LISPECTOR, 2009, p. 

124). O perdão é um dos atos básicos da fé cristã e um dos mais difíceis, 

pois requer o esquecimento do mal feito, tal como se o mal não tivesse 

existido. Só o cachorro é capaz de tanta benignidade ou santidade. O per- 

dão, certamente, não é dirigido a todos que usam e abandonam os animais 

sem problemas éticos com isso. Não seria possível perdoar os que fazem o 

mal intencionalmente. Em Acertos abolicionistas: a vez dos animais, Sônia 

Felipe levanta a crueldade humana para com os “animais de tração”. Um 

cavalo que puxa charrete reflete justamente sobre o perdão: 

Me perguntas se é possível haver algum perdão? Toda gente que 

me faz tanto mal está sempre a usar a cota limitada de perdão para 

se perdoar, ao se locupletar com os prazeres que tem em me 

explorar e matar. Mas se me exploram, torturam e matam, se 

concedem todo o perdão a si mesmos, de onde arrancaria, eu, o 

perdão para o que me fazem? Estou exaurido. Em todos os 

sentidos. Quero a minha liberdade e o meu descanso, antes. 

Depois, se forças me sobrarem e perdão ainda houver, pensarei em 

algum, então. Não para tudo, nem para todos, certamente, não! 

(FELIPE, 2014, p. 68). 

 
Perdoar é ato complexo para quem perdoa. E deve ser também para o 

perdoado. Ele deve se arrepender de verdade. E as pessoas não se arrepen- 

dem do que fazem aos animais no dia a dia. Pelo contrário, elas inventam mais 

e mais formas de exploração, o que exclui a possibilidade de perdão para elas. 

O racional professor de Matemática pensa que o ato de bondade para com 

o cão desconhecido limpará a mácula moral inscrita em sua biografia quando 

abandonou o próprio cão. E todo o texto se compõe de ações e gestos 

premeditados, como quem celebra uma cerimônia religiosa para, depois, pedir 

algo a seu Deus. Repetidamente, o professor ajeita a roupa, 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 116-135, Nov-Dez., 2018   

examina o cenário, olha para o cão, respira. O enterro do cão é o fim do ritual. 

Espera-se, então, o sossego do tormento moral em que vive o profes-sor, o 

que não acontece. Ele se dá conta de que o abandono do cachorro não 

ato que mereça perdão. O homem desenterra o cachorro, desfazendo o ri-tual 

e apagando a intenção que havia. E é justamente o fato de o professor recusar 

o perdão que mostra a verdade do seu arrependimento. Assumir-se culpado 

de um crime sem perdão e escolher levar consigo a dor da culpa é o que prova 

a dignidade moral do professor. Talvez, porque tenha reconhe-cido que não 

merece o perdão, fosse o caso de perdoá-lo. Ao final do conto, o cão José 

mudou o homem para sempre e mudou os seus valores éticos. 

A integração humana entre seres humanos e animais em Clarice é uma 

ultrapassagem da atual visão especista, que entende a vida dos ani-mais para 

o ser humano e não com o ser humano. A conduta moral das personagens leva 

em conta o animal. Ainda, os animais são os seres com os quais as 

personagens estão em contato existencial. As personagens veem a 

animalidade no animal e no humano. Não há, em Clarice, a sistematização 

das ideias sobre Ética Animal porque esse pensamento só surgirá no Brasil 

quarenta anos depois da morte dela. O que surpreende, nela, é a sensibili-dade 

das personagens para ver o animal como o nosso semelhante, como o outro 

com o qual temos deveres éticos. Em Clarice, animais humanos e animais não 

humanos são, ambos, protagonistas na cena da vida. 

 
Regina Rheda e o ecofeminismo animalista 

No Brasil, em 2008, Regina Rheda publicou o romance Humana festa, 

que conta a história de Sybil e Megan, mãe e filha veganas e feministas em 

uma sociedade que as estranha e, por vezes, as hostiliza. A autora rela-ciona 

a exploração dos animais não humanos à exploração das mulheres. Em nossa 

sociedade machista e patriarcal, animais e mulheres são tidos como seres sob 

o domínio do homem, que tem poder para se servir de seus corpos. Trata-se, 

pois, de um romance ecofeminista animalista, tendo em vista que defende o 

direito à liberdade dos animais, das mulheres e das fêmeas não humanas. 

Abaixo, Megan comenta as suas ideias e as ideias da mãe com o namorado: 

Explicou que o desrespeito às fêmeas da espécie humana tem a 

mesma fonte que a exploração das fêmeas das outras espécies. 



Literatura e ética animal no Brasil, Evely Vânia Libanori  

[...]. Lembrou que a maioria dos animais abusados e mortos na 

indústria de exploração animal são fêmeas: vacas leiteiras, gali- 

nhas poedeiras, porcas reprodutoras. E disse que o movimento 

feminista nunca vai atingir seus principais objetivos enquanto não 

admitir que as fêmeas não humanas também têm direitos. 

(RHEDA, 2008, p. 44). 

 
Na perspectiva ecofeminista animalista, a consideração moral é diri-gida 

a todas as fêmeas exploradas. A opressão das fêmeas humanas e das fêmeas 

não humanas se explica pelo modelo patriarcal de dominação, que 

mercantiliza os corpos dos seres considerados inferiores. Portanto, é ne- 

cessário estabelecer formas de relação ser humano/ecossistemas que sejam 

baseadas na compreensão sistêmica, em que cada ser é parte inseparável do 

todo. Neste novo modelo, o sofrimento do outro, seja ele da espécie que for, 

não pode passar despercebido, pois há unicidade entre todas as formas de 

vida. A ideia de que animais merecem menos consideração moral do que os 

humanos se baseia na cruel lógica da dominação, a mesma lógica que confere 

ao homem a primazia em relação às mulheres. Sendo assim, 

contraditório que uma mulher defenda os direitos das outras mulheres, mas 

continue a explorar as fêmeas não humanas. Essas, as fêmeas não humanas, 

são, no mundo da exploração animal, justamente as que mais sofrem. 

Galinhas poedeiras e vacas leiteiras têm vida e morte miseráveis. A 

exploração delas se dá em função de terem nascido fêmeas. E não é mais 

moralmente defensável que essas fêmeas continuem sendo exploradas so- 

mente porque tiveram o azar de terem nascido em outra espécie: 

Megan precisava olhar nos olhos doces e puros da vaca forçada a 

sucessivas gravidezes pelo escravizador que a estupra com in- 

seminação artificial, que viola sua mama constantemente cheia e 

inflamada a fim de roubar seu leite, e que sequestra todos os seus 

filhos indefesos, no círculo vicioso de violência que é uma fazenda 

de gado leiteiro. (RHEDA, 2008, p. 50-51). 

 
O romance é abertamente militante, comprometido em trazer à tona a 

ligação existente entre seres hoje separados pela bipartição cartesiana 

(humanos/animais, mulheres/homens, fêmeas humanas/fêmeas não hu- 

manas). A classificação hierárquica de seres humanos e não humanos só tem 

trazido violência para aqueles colocados em situação inferior. Nesse 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 116-135, Nov-Dez., 2018   

sentido, o romance cumpre uma das funções da literatura: a de humani-zação. 

Segundo Antonio Candido (1989, p. 117), “A literatura desenvolve em nós a 

quota de humanidade na medida em que nos torna mais compreen-sivos e 

abertos para a natureza, a sociedade, o semelhante”. E, uma vez que todos os 

animais, humanos e não humanos, são capazes de sentir com os cinco 

sentidos, são inteligentes e autoconscientes, eles são também o nosso 

semelhante. A exploração imposta a eles desde milênios pela nossa espécie 

não é mais moralmente defensável. 

 
A literatura animalista abolicionista 

Nos últimos cinco anos tem surgido, no Brasil, um tipo de literatura que 

chamo de animalista abolicionista, porque se assemelha à literatura 

abolicionista do século XIX, época em que os escritores românticos fizeram 

do texto literário arma de defesa do direito à liberdade dos negros escravos. 

Em 2014, eu publiquei o livro de crônicas Nós, animais em que trinta textos 

curtos problematizam a forma como nossa cultura trata os animais. Em 2016, 

Maurício Kanno, escritor e artista plástico, organizou a coletânea de contos 

Os animais também contam, em que cem textos, de quase cinquenta autores 

dão a sua mensagem de que devemos deixar os animais em paz. Em junho de 

2017, Kanno organizou outra coletânea, dessa vez, de poemas, músicas e 

histórias em quadrinhos voltados para a abolição da escravidão dos animais. 

Trata-se do livro Os animais declamam e cantam, que conta com a 

participação de quarenta e sete autores de oito países. 

Portanto, a Literatura tem sido um importante veículo de transmissão das 

ideias de abolição animal. As vozes dos animais, porque não são sons 

humanas, não chegam aos ouvidos e corações humanos. Ainda bem que há, 

na Literatura, aqueles que fazem isso por eles… 

 
Referências 

ADAMS, Carol. A política sexual da carne. São Paulo: Alaúde, 2012. 

ASSIS, Machado de. Crônicas escolhidas. São Paulo: Ática, 1994. 

ASSIS, Machado de. Os melhores contos de Machado de Assis. São Paulo: 

Global, 1995. 

ASSIS, Machado de. Várias histórias. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1994. 



 

CANDIDO, Antonio. Direitos humanos e literatura. In: CANDIDO, 

Antonio. Vários escritos. 5. ed. Rio de Janeiro: Ouro Sobre Azul, 2011. 

FELIPE, Sônia. Acertos abolicionistas: a vez dos animais. São José: 

Ecoânima, 2014. 

GREIF, Sérgio; TRÉZ, Thales. A verdadeira face da experimentação animal: a 

sua saúde em perigo. Rio de Janeiro: Sociedade Educacional Fala Bicho, 2000. 

IGREJA CATÓLICA. Catecismo da Igreja Católica. 22. ed. São Paulo: 

Loyola; Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. 

LISPECTOR, Clarice. Perto do coração selvagem. Rio de Janeiro: 

Francisco Alves, 1998. 

LISPECTOR, Clarice. Laços de família. Rio de Janeiro: Rocco, 2009. 

RHEDA, Regina. Humana festa. Rio de Janeiro: Record, 2008 


