
Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 136-156, Nov-Dez., 2018 

Eco-horror e alegoria animal pós- 

colonial em a chave do tamanho, de 

Monteiro Lobato 

Simão Farias Almeida1 

 

 

Resumo: A utilização da alegoria animal para representações humanas e 

sociais é recorrente nos gêneros literários bestiários, fábulas e poemas de 

cordeis. Monteiro Lobato em A Chave do Tamanho (1942) faz uso dela 

com o intuito de problematizar e hiperbolizar uma crise ambiental e a 

domesticação comum no meio rural brasileiro. Isso se agrava em relação 

às personagens com esse comportamento dirigido aos insetos, mas por 

outro lado elas são vítimas de aves antes dominadas no espaço doméstico 

do sítio. Considerando o gênero eco-horror cujas características de 

mudanças nos comportamentos animais devido às alterações na natureza 

pelos humanos são apontadas por teóricos de estudos pós-coloniais a partir 

dos quais se denuncia as ideologias hu-manas contra os animais na 

literatura, e o conceito de alegoria como uma metáfora continuada de 

interpretações paralelas e sentidos co-muns entre si, apontaremos o 

construto antropocêntrico em torno dos vertebrados e invertebrados na 

narrativa lobatiana. Concluiremos que tanto humanos quanto animais são 

reificados por discursos de domes-ticidade e racistas, denúncia que 

corrobora uma democracia ambiental de todos os seres. 

 
Palavras-chave: Eco-horror. Alegoria animal. Crise ambiental. Crise de 

representação. Reificação antropocêntrica. 

 
Professor de Comunicação Social na Universidade Federal de Roraima, Brasil. Suas publica- 

ções recentes incluem Memórias de Voos Rasos e Gravidades e Ode de Ana Maria. 

E-mail: <simon-jp@hotmail.com>. 

mailto:simon-jp@hotmail.com
mailto:simon-jp@hotmail.com


Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 136-156, Nov-Dez., 2018 
[Digite aqui]  [Digite aqui]  [Digite aqui]  

Eco-horror and postcolonial animal allegoryin a chave 

do tamanho, by Monteiro Lobato 

Abstract: The use of animal allegory for human and social representa-tions 

is recurrent in bestiary literary genres, fables and string literature poems. 

Monteiro Lobato in A Chave do Tamanho(1942) uses of animal allegory to 

problematize and maximize the environmental crisis and the domestication 

of animals common in the Brazilian countryside. This worsens the 

relationship among the characters, and “the crises” is directed to the 

insects. On the other hand they are victims of birds previously dominated 

in the domestic space of the ranch. As a literary genre, eco-horror discusses 

the changes in animal behavior, as discussed by of postcolonial 

ecocriticism. Taking into consideration anthropocentric perspective in the 

Lobato narrative, I will discuss the relationship between vertebrates and 

invertebrates, animal and humans as refied by dis courses to represent 

racial perspective and difference among species. 

Keywords: Eco-horror. Animal allegory. Environmental crisis. Crisis of 

representation. Anthropocentric reification. 

 
A narrativa e seu gênero 

A Chave de Tamanho (1942) de Monteiro Lobato é uma típica narrativa 

moderna cuja adequação a gênero literário é problemática. Ela é um dos 

episódios da série fantástica do Sítio do Picapau Amarelo, na qual os perso- 

nagens ultrapassam conflitos, fronteiras geográficas e a comunicação não 

verbal entre humanos e não humanos valendo-se de elementos mágicos como 

o pó de pirlimpimpim, animais e objetos inanimados (boneca, sabugo de 

milho) falantes. Neste caso, a obra em questão poderia até ser uma no-vela de 

aventuras. Segundo Nelly Novaes Coelho (1985, p. 139), tal gênero assim 

caracteriza-se: “a energia vital e a força de vontade são postas à pro-va, pelo 

confronto entre o homem e forças naturais que o suplantam”. Esta definição, 

no entanto, sugere uma representação de atribuições humanas à natureza e da 

supremacia antropocêntrica sobre ela. 

 

 

 
Eco-horror e alegoria animal pós-colonial, Simão Farias Almeida 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 136-156, Nov-Dez., 2018 

Na narrativa lobatiana, Emília tendo a finalidade de acabar com os 

conflitos armados da Segunda Guerra Mundial, encontra uma Casa das 

Chaves perdida pelo mundo e resolve baixar a chave da guerra, porém re-duz 

o tamanho da humanidade que passa a ser inferior aos insetos; a partir daí, 

desenvolve-se um debate em torno do destamanho e do retorno ao tamanho 

original. A protagonista vale-se de pequenos animais para tentar ultrapassar 

distâncias e presencia insetos deglutindo outros personagens da estória. 

Esta série de “aventuras” da narrativa nos direciona até o gênero eco- 

horror assim referenciado por Rust e Soles (2014, p. 510): “in use since at 

least the mid-1990s to describe works of literature and film in which human 

characteres are attacked by natural forces – typically animal and plants – that 

have been altered or angered by humans in some way”.2 Esta assertiva destaca 

a interferência do homem na natureza justificando a alteração do 

comportamento e das características dos seres não humanos, contestando a 

perspectiva do gênero novela de aventuras, propício a limitar-se 

exclusivamente à legitimidade de ações de personagens humanos. A chave do 

tamanho parece antecipar a gênese do gênero em mais de 50 anos. 

Lee Gambin (2012, p. 20-21), por sua vez, aponta no eco-horror a carac- 

terística do descontrole da natureza e dos animais influenciado pela psico- 

logia feminina. Isto caberia no caso da atitude da boneca Emília, apresen-tada 

como geniosa na série do Sítio,3 ao modificar a humanidade quando baixa a 

chave do tamanho. Preferimos, porém, evitar esta discussão sobre psicologia 

feminina e manter o foco na perspectiva antropocêntrica da narrativa em 

relação à natureza não humana alterada. Os discursos dos personagens guiarão 

os sentidos em torno das representações ambientais problemáticas. 

 

 

 

 
 

“em uso desde a metade dos anos 1990 a descrever produções literárias e fílmicas nas quais 

personagens humanas são atacadas por forças naturais – comumente animal e plantas – que 

têm sido alteradas ou destruídas por humanos em algum sentido” (tradução do autor). 

Segundo Campos (1986, p. 141), o poder da personagem “é originário de suas idéias, de sua 

ousadia, e de seu empreendimento e ação”. Emília, segundo Lajolo (2001, p. 127-128), é 

inventiva, crítica, irônica, tem uma trajetória crescente de independência, questiona verda-des 

estabelecidas, propõe novos pontos de vista, desafia padrões e normas. 



Eco-horror e alegoria animal pós-colonial, Simão Farias Almeida  

Os animais e o destamanho 

A preocupação da protagonista, logo após reduzir a humanidade e com 

um tamanho de um centímetro, é sobreviver ao ataque de animais: “se eu 

voltar para o sítio deste tamanho é provável que nem possa atravessar o 

terreiro. O pinto surra não sai de lá. Devora-me, como se eu fosse uma 

formiga”. (LOBATO, 1997, p. 12). Refere a si também como um animal. 

Ela comprova a grande dimensão dos animais ao chegar ao sítio de Dona 

Benta e ver o “horrendo monstro” do pinto surra: “Aquele pinto que não 

passava de simples pinto como todos os pintos do mundo, desses que a gente 

chama com um ‘Quit! Quit!’ ou toca com um ‘Chispa!’ virou um verdadeiro 

Pássaro Roca”. (LOBATO, 1997, p. 13). Segundo Emília, o ani-mal deveria 

ter vinte vezes a sua altura. O início da narrativa, portanto, já sinaliza o 

conflito de humanos e não humanos através do contraste entre destamanho e 

tamanho. A narrativa parece sugerir uma série de “aventu-ras” envolvendo a 

personagem. 

Para tentar superar a ameaça, tem a ideia de domesticar os insetos. O 

mede-palmo foi o primeiro a sofrer a investida, sendo comparado a uma 

escada rolante viva capaz de levá-la aonde quisesse. (LOBATO, 1997, p. 15). 

O remédio contra andar de quatro era “montar num dos meus colegas”. 

(LOBATO, 1997, p. 16). Mas um caramujo “vagaroso demais” frustrou suas 

expectativas e a fez constatar: “- Este cavalo não serve. Dá sono na gente. 

Tenho de arranjar outro”. (LOBATO, 1997, p. 16). Trata-se do primeiro 

discurso sugestivo da narrativa sobre um dos sentidos do destamanho: 

hiperbolizar o modo de vida rural no qual os animais são domesticados e 

servem de montaria. A analogia entre o caramujo e o cavalo sinaliza que 

contraposto ao destamanho dos humanos há a “tamanhuda” ruralidade. 

A solução para superar distâncias continua sendo “um cavalinho”. 

(LOBATO, 1997, p. 16): 

Olhou em redor. Além de lerdos caramujos havia muitos bichos-- 

de-conta, ou ‘tatuzinhos’ como ela dizia. Eram conhecidos ve- 

lhos. Gostava de brincar com eles no sítio. ‘São uns bobos. Basta 

que a gente bula neles para que se finjam de mortos’. Emília ex- 

perimentou. Montou num dos maiores. O bichinho, apavorado, 

imediatamente virou bola – ou conta, como as de rosário. 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 136-156, Nov-Dez., 2018  

O gafanhoto na sequência também foi mais esperto ao pular e lançá-la de 

ponta cabeça. Ao reagir à domesticação, os animais surpreendem Emília: 

“Preciso dum bicho que não durma a gente, nem se finja de morto, nem pule”. 

(LOBATO, 1997, p.16). Viu no “coleóptero” um inseto de asas “dobráveis e 

guardáveis”, tão paralisado quanto uma “‘vaquinha’ pastan-do”. (LOBATO, 

1997, p. 16-17), a chance de domesticação para voar. 

O coleóptero quis reagir – abrir os élitros para desenrolar as asas e 

voar, mas Emília não deixou. Manteve o estojo fechado. A 

‘vaquinha’, então, pôs-se a andar com ela às costas, e justamente 

na direção da casa. Súbito, porém, mudou de rumo. Emília danou. 

Viu que tinha de descobrir a ‘dirigibilidade dos besouros’ como 

Santos Dumont havia descoberto a ‘dirigibilidade dos balões’. Os 

balões no começo eram como os besouros; iam para onde queriam 

e não para onde os homens queriam. Veio Santos Dumont e 

inventou o meio de governá-los. Já a ‘dirigibilidade dos animais’ 

era coisa velha. A dirigibilidade do cavalo, por exemplo, surgiu 

com a invenção do freio. E se ela pusesse um freio naquele 

coleóptero? (LOBATO, 1997, p. 17). 

 
O discurso do narrador expressa as pretensões “científicas” de Emília 

similares às habilidades do aviador brasileiro, só que dirigidas à domesti- 

cação de besouros. A personagem também queria fazer descobertas como 

Visconde, considerado o “cientista” do sítio.4 Mas o coleóptero fugiu e “como 

não visse em redor nenhum cavalinho ao seu alcance teve de vencer aquela 

enorme extensão de um metro, por cima da horrível pedranceira do 

pedregulho” e a força do vento. (LOBATO, 1997, p. 17). Conseguiu em 

seguida segurar-se numa mutuca e ficar a três metros da varanda da casa do 

sítio. 

 

 
 

Visconde usa seus conhecimentos científicos e linguísticos para defender o progresso do Sítio 

do Picapau Amarelo e explicar os fatos literários dos episódios da série. Em O poço do 

Visconde (1937), faz uso da ciência para justificar a exploração do petróleo no Arraial dos 

Tucanos, onde localiza-se o sítio de Dona Benta. A sabedoria é também a forma de ele ter 

autonomia em relação à boneca de pano. Na narrativa Memórias da Emília (1936), quando a 

boneca ordena a ele escrever as memórias dela, Visconde muda os acontecimentos do Sítio, 

escrevendo contra a personagem. Ele sabe quando deve obedecer e ser autêntico em relação 

à boneca de pano. (ALMEIDA, 2011, 98-99). Em A chave do tamanho (1942), por exemplo, 

desobedecê-la poderia pôr em risco a salvação da humanidade. 



Eco-horror e alegoria animal pós-colonial, Simão Farias Almeida  

Ao ser vítima de uma sarassará, batizada de “canibal” por Visconde, a 

boneca aprende a camuflagem dos animais. “Deu com uma velha casca de 

caramujo; lançou-se dentro, ficando bem escondidinha lá no fundo”. 

(LOBATO, 1997, p. 20). Também valeu-se de um espinho de pé de cacto 

palmatória-do-diabo contra ataques. “Estou um D. Quixote, com esta 

tremenda lança disse, pondo a arma debaixo do braço, tal qual fazia D. 

Quixote”. (LOBATO, 1997, p. 20). Mas ao contrário do personagem cervan- 

tino, cujos algozes eram imaginários, Emília atinge e mata uma aranha. O 

narrador trata assim o fato: “A primeira vitória de Emília ‘no mundo bio- 

lógico’ encheu-a de orgulho. Estava demonstrando aos seus colegas o valor 

da inteligência. Já se utilizara de vários como cavalinhos e agora vencera uma 

aranha em combate”. (LOBATO, 1997, p. 21). Ele, portanto, concorda com a 

personagem em relacionar a domesticação e morte de pequenos animais a 

comportamentos de sobrevivência na “luta” da seleção natural. Ela cria uma 

espécie de “taxionomia” dos maiores riscos no jardim do sítio de Dona Benta. 

As aves são consideradas “os piores inimigos da nova gente pequenina”; 

“coisa horrível o papo das aves!”. (LOBATO, 1997, p. 21). 

Após essas “aventuras cavaleirescas” vencidas pela montaria e pelo 

combate para manter-se viva, a boneca de pano encontra “insetos des- 

conhecidos e evidentemente descascados”: “Era de fato gente – gentinha 

como ela – os donos da casa com certeza. O inseto preto seria uma Tia 

Nastácia de lá – a cozinheira”. (LOBATO, 1997, p. 23). O narrador, igual- 

mente à Emília5, transfere o tratamento racial atribuído por ela à Tia Nas-tácia, 

cozinheira de Dona Benta, à cozinheira do outro sítio e aos insetos. 

Igualados aos animais, a solução era adaptar-se, “quer dizer ajeitar-se às 

situações. Ou fazemos isso, ou levamos a breca. Estamos em pleno mundo 

biológico, onde o que vale é a força ou a esperteza”. (LOBATO, 1997, p. 24). 

Ela reconhece a condição de sobrevivente devido a ter escapado de um 

animal: “Basta dizer que eu estou aqui, nesta terra desconhecida, justamente 

por causa dum simples pinto sura, que ainda ontem corria de medo de mim”. 

(LOBATO, 1997, p. 25). Surpreendeu-se com a tranqui- 

 
 

Os discursos racistas da personagem aparecem em outras narrativas da série literária do Sítio 

do Picapau Amarelo. Em Histórias de Tia Nastácia (1937), assume: “só aturo essas his-tórias 

como estudos da ignorância e burrice do povo. Prazer não sinto nenhum. Não são engraçadas, 

não têm humorismo. Parecem-me muito grosseiras e bárbaras – coisa mesmo de negra 

beiçuda, como tia Nastácia”. (LOBATO, 1995a, p. 18-19). 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 136-156, Nov-Dez., 2018  

lidade dos personagens ao estarem no mesmo espaço com um gato: “Será que 

esta gente supõe que o gato vai reconhecê-los e continuar bonzinho como 

era?” (LOBATO, 1997, p. 25). O felino não consegue distinguir os humanos 

reduzidos a um gafanhoto ou uma barata. A ideia de gato 

vinha da nossa antiga experiência de criaturas tamanhudas em 

relação aos gatos. Era a idéia dum animal perigoso para ratos, 

baratas e gafanhotos, mas inofensivo para nós. Agora, porém, 

temos de reformar essa idéia, como também temos de reformar 

todas as idéias tamanhudas, como por exemplo, ‘a idéia de pin-to’, 

a ‘idéia de leão’ e tantas outras. E quem não fizer assim está 

perdido [sic]. 

 
Três donos do gato, excetuando duas crianças, foram vítimas do ani-mal, 

segundo Emília, devido à “lerdeza com que se adaptavam às novas condições 

de vida”. (LOBATO, 1997, p.26). Permanece o pensamento da esperteza, uma 

corruptela brasileira do sentido de inteligência, contra a “lei” da seleção 

natural. Ao lado da ideia da domesticação dos pequenos seres não humanos 

(a boneca tenta montar e domar uma traça mas não consegue), repassa 

ensinamentos de uma moral particular diante da nova ordem natural, caso da 

adaptação a uma nova realidade dos animais outrora minúsculos, no entanto, 

às vezes, as experiências contrariam seus propósitos. Ela volta a falar da 

necessidade de “descobrir a ‘dirigibilidade dos besouros’, senão a gente 

monta num e vai parar onde ele quer e não onde a gente quer”. (LOBATO, 

1997, p. 33), porém não adquiriu esta aprendizagem. Conseguiu apenas 

comprovar o sucesso do mimetismo com chumaço de algodão, pois os 

passarinhos não deram conta de serem pequenos humanos. 

 
Em seguida, Emília expressa mais uma vez o descaso em relação aos 

animais. Seu discurso é revelador de uma espécie de ecofobia animal: “Hoje 

qualquer gato vagabundo come um rei, um general, um sábio, um prefeito, com 

a mesma facilidade com que antigamente o Manchinha comia baratas. Temos, 

pois, de nos defender”. (LOBATO, 1997, p. 34). Então ela fala as duas crianças 

sobreviventes sobre o mimetismo. “Esses fingimentos são as armas de tais 

insetos. É a defesa do fraco contra o forte – mas do fraco esperto!” (LOBATO, 

1997, p. 35). Ensinava a elas como os animais se adaptam: “O que sei é que os 

bichinhos vão aprendendo e passando a ciência aos filhos. E os 



Eco-horror e alegoria animal pós-colonial, Simão Farias Almeida  

que não fazem isso vão para o beleléu. Nós três estamos usando o recurso do 

mimetismo. Estamos usando o processo do ‘chumacismo’. Estamos fingindo 

ser o que não somos” [sic]. (LOBATO, 1997, p. 35). O discurso dela é estilis- 

ticamente mimético ao antropomorfizar os animais, similares a humanos que 

transmitem conhecimento científico; a protagonista confunde defesa natural 

e ciência provavelmente para facilitar o ensinamento às crianças. Volta, em 

seguida, a tratar pequenos animais de outrora como monstros – “grilos, 

caramujos, aranhas, lagartas”, “lesma do tamanho de uma baleia”. (LOBATO, 

1997, p. 35). 

Visconde acusa Emília de destruir a civilização. Ela, no entanto, defen- 

de o destamanho: 

Para que esse trambolho do Tamanho? Não há tantos e tantos 

milhões de seres que vivem sem tamanho? Tamanho é atraso. Quer 

uma coisa mais atrasada que um brontossauro ou masto-donte? 

Tão atrasados que levaram a breca, não agüentaram a ‘glaciação’ 

[...]. Compare a estupidez desses monstros tamanhu-dos com a 

leveza inteligente duma abelha ou formiga e por isso os 

brontossauros e mastodontes só existem hoje nos museus, 

enquanto as abelhas e as formigas andam por toda parte aos bilhões 

[sic]. (LOBATO, 1997, p. 44). 

 
Ela continua a transferir conceitos atribuídos a ações humanas (atraso e 

inteligência) a animais. Visconde, ao contrário, legitima a ordem natural da 

natureza humana: 

– Adaptar-se! Você usa das palavras da ciência mas não sabe. 

Repete-as como papagaio. Isso de adaptação é certo, mas é coisa 

de milhares de milhões de anos, Emília. Pensa então que do dia 

para a noite essa enorme população humana, que você ape-quenou 

e está nos maiores apuros, vai ter tempo de adaptar-se. Morre tudo 

antes disso, como peixe fora d’água – e adeus Homo sapiens! 

(LOBATO, 1997, p. 44, grifo do autor). 

 
Mas também transfere aspectos e características da vida animal à bo-neca 

de pano (repetir palavras como o papagaio) e à humanidade (morrer fora do 

habitat natural igual a um peixe). Na “equação” das angulações dos fatos por 

Emília e Visconde de Sabugosa, ela insiste na visão antropo-cêntrica: “Vamos 

ter coisas muito superiores – besouros para voar, tropas 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 136-156, Nov-Dez., 2018  

de formiga para o transporte de cargas”. (LOBATO, 1997, p. 44). E passa a 

tentar convencê-lo a manter o destamanho: “Teimam em continuar na vida de 

mastodontes bípedes? Pois sua alma, seu palmito! Que volte o Tamanho. Mas 

depois não venham se queixar para mim [...]”. (LOBATO, 1997, p. 45). O 

narrador sugere que o cientista do sítio de Dona Benta passou a concordar 

com ela: “Os insetos são os seres mais aperfeiçoados que existem e não têm 

tamanho. Ora, com a sua inteligência os homens pequeninos poderiam 

dominar os insetos, utilizar-se de milhares deles para mil coisas e construir 

uma nova civilização muitíssimo mais interessante que a velha”. (LOBATO, 

1997, p. 45). Surge então a proposta de plebiscito entre os personagens do 

sítio acerca da manutenção ou não do destamanho, ordem na qual os pequenos 

animais são subjugados pelo homem. Emília passa a habitar na cartola do 

Visconde, uma metáfora emblemática da consciência dela “plantada” na 

mente dele. 

A boneca de pano, conforme aponta o narrador, defende que os insetos 

sempre viveram sem dinheiro, sendo retrucada pelo Coronel Teodorico. 

Somos menos que isso, Coronel. Os insetos possuem três pares de 

pernas e nós, só um par. E muitos têm asas com que voam e nós 

em matéria de asas só temos as asas do nariz, que não voam [...]. 

Nós hoje não passamos de insetos descascados, só com um par de 

pernas, e sem garrinhas nos pés como formigas. É com essas 

garrinhas que elas se agarram ao chão e suportam o vento – e 

sobem pelas paredes. (LOBATO, 1997, p. 52). 

 
Além do narrador, Visconde segue a opinião de Emília. Ela continua 

comparando os homens aos invertebrados, passando a insinuar que, além de 

insetos descascados, a humanidade deveria imitá-los: “Mas temos de copiar 

os insetos; temos de aprender com eles mil coisas, como o sistema de morar 

em buraquinhos e vãos”. (LOBATO, 1997, p. 53). Volta, porém, a tratar os 

leitões como “canibalescos” e a tentar adaptar-se igualmente aos animais 

dentro da cartola do Visconde: “Planto fungos, como fazem as saúvas dentro 

de seus formigueiros”. (LOBATO, 1997, p. 53-54). 

As duas crianças órfãs, na cartola do cientista, também passam a pensar 

de forma similar à boneca de pano: 

Os projetos do Juquinha eram diferentes. Queria amarrar ali na 

cerca dois besouros de sela, um para ele, outro para a Candoca, e 



Eco-horror e alegoria animal pós-colonial, Simão Farias Almeida  

também um gafanhoto verde, para o esporte do pulo. A Cando-ca, 

que já estava se desembaraçando, declarou querer um besou-ro 

verde – preto não (LOBATO, 1997, p. 54). 

 
O narrador, que antes mesmo do Visconde já legitimava as ideias de 

Emília, é quem narra os comportamentos das duas crianças predispostas a 

domesticar os insetos e os discursos de mesma opinião racista da boneca. A 

concordância do narrador com o discurso dela chega ao ponto de um trecho 

não marcado por travessão ou aspas ser ambíguo em termos da autoria de 

algum dos dois: “Há os pernilongos que cantam a música do fiun” para 

estarem presos numa gaiola de passarinho pendurada à janela. (LOBATO, 

1997, p. 54). 

Visconde, segundo o narrador, até ironiza os insetos, costume de Emí-lia, 

ao querer conversar com os animais falantes do sítio: Quindim e Burro 

Falante. “Para falar com o burro, a voz de mosquito da Emília não dava, de 

modo que ela fazia as perguntas e o Visconde as repetia como um alto-fa- 

lante”. (LOBATO, 1997, p. 59). O porco Rabicó assume sua nova fome no 

sítio: “Aconteceu que de um momento para outro deu de aparecer por toda 

parte uma nova raça de minhocas em pé, uma cor-de-rosa, outras cor de 

rapadura, outras pretas – e gostosíssimas”. (LOBATO, 1997, p. 59). Apesar 

de falar como humano, seguia seu instinto animal. Mas segundo o narrador, 

“estava transformado em canibal, comedor de gente!” (LOBATO, 1997, p. 

59), um humano antropófago. 

Emília alerta o porco acerca das “minhocas”, relevando inclusive suas 

ideias racistas já expostas em algumas narrativas anteriores da série do Sítio 

do Picapau Amarelo: 

Sabe quem eram as minhocas pretas que você comeu na casa do 

tio Barnabé? Eram o pobre negro velho e toda a família dele. E 

sabe quem eram as duas que você comeu na casa do Coronel 

Teodorico? Eram a Quinota e a tia Ambrósia, aquela negra tão boa 

que sempre nos recebia com café e bolinhos. (LOBATO, 1997, p. 

59). 

 
O narrador, por sua vez, reforça o instinto animal: “Apareceram aque-las 

minhocas novas, carnudinhas. Nada mais natural que as comesse também”. 

(LOBATO, 1997, p. 59). Emília ameniza a culpa por parte do animal, a 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 136-156, Nov-Dez., 2018  

narração, porém, atribui comportamento de antropofagia ao porco. O rino- 

ceronte Quindim era outro animal do sítio despreocupado com as consequ- 

ências do destamanho, “Já estava muito velho para dar importância a coisas 

tão insignificantes como o desaparecimento da humanidade”. (LOBATO, 

1997, p. 60). Para o narrador, esta atitude refletia o cinismo do animal, re- 

produzindo assim um caráter antropocêntrico dirigido ao rinoceronte; mas a 

narração aponta a ocupação dele em comer “vegetais, árvores de boas fo-lhas 

gostosas, capins macios e brotos”. (LOBATO, 1997, p. 60). Os insetos 

continuam sendo representados como seres utilitários ao homem. Visconde 

revela que o pó de pirlimpimpim era uma “sublimação das vitaminas do pulo 

dos grilos” (LOBATO, 1997, p. 60), uma atribuição ao mesmo tempo mágica 

e antropocêntrica, utilitária. 

Emília mantém a ideia do destamanho. Questionada por Dona Benta se era 

a autora de tal façanha, ameaça acabar com a humanidade. (LOBATO, 1997, p. 

64). A viagem pelo mundo a fim de consultar líderes de outros países fez recuá- 

la de sua proposta genocida propícia a um ditador. Visconde ironiza essa atitude 

da boneca, mas expressa pensamento antropocêntrico ao atribuir defeitos 

humanos a um animal: “que essa grande coisa chamada humanidade dependa 

desta formiguinha sem sentidos que eu tenho na palma da mão! Se Emília voltar 

a si, tudo poderá ser salvo; mas se morrer, é bem provável que estes insetos 

descascados também morram todos”. (LOBATO, 1997, p. 65). Ele ainda pensa 

igualmente à Emília ao referenciar os animais; para o “cientista”, eles “até ficarão 

muito contentes com o sumiço do Homo sapiens. Porque o Homo sapiens era o 

que mais atrapalhava a vida natural dos bichos”, atribuindo-lhes a racionalidade 

humana. Por outro lado, trata a boneca como “formiguinha desmaiada”. 

(LOBATO, 1997, p. 65). 

Segundo o narrador, a Humanidade foi extinta e substituída pela Bi- 

chidade de dois pés. 

O que os gelos dos períodos glaciais não conseguiram e o que não 

conseguiram as erupções vulcânicas, e os terremotos, e as 

inundações, e as pestes, e as grandes guerras, a marquesinha de 

Rabicó havia conseguido de maneira mais simples – com uma 

virada de chave! Aquilo era positivamente o Himalaia dos as- 

sombros. (LOBATO, 1997, p. 66). 



Eco-horror e alegoria animal pós-colonial, Simão Farias Almeida  

O narrador, portanto, endossa o poder da protagonista sobre a natu-reza e 

seus fenômenos, também antropomorfizada através do uso da metáfora e 

hipérbole “Himalaia” atribuída à dimensão das consequências do 

destamanho. E Visconde continua esperando comportamentos humanos dos 

animais: “Agora compreendo por que as formigas não inventam nada. Não 

podem, por falta de tamanho”. (LOBATO, 1997, p. 67). 

Diante dos militares alemães da Segunda Guerra, Emília trata-os como 

insetos e ração animal. O narrador refere-se a “medrosos ajuntamentos de 

insetos louros”, no entanto, “Cão não come inseto, mas inseto feito de carne 

humana é petisco diferente e raro”. (LOBATO, 1997, p. 67). Este trecho 

reforça a atribuição do gênero eco-horror à narrativa, na qual o instinto dos 

animais é modificado diante da redução da humanidade provocada pela 

boneca de pano. 

Emília ameaça reduzir a humanidade a milímetros, a ser comida de 

moscas e pulgas se Hitler, o “Grande Ditador”, não parar de fazer guerra. No 

Oriente, o imperador japonês estava acuado na tampa de uma caneta por um 

gato. Os “insetos russos”, “insetos beligerantes” foram mortos pelo frio 

(LOBATO, 1997, p. 69) ou estavam sob casacos de pele como “tatuzinhos” 

ou “bichos-de-conta que vivem debaixo dos vãos de pedra ou tijolo”. 

(LOBATO, 1997, p. 70). A narrativa ironiza os ditadores e militares, no 

entanto, faz uso de comparações com animais. Já na Cidade do Balde, a 

boneca e Visconde encontram “insetos cientistas” fazendo experiências de 

domesticação animal. Ela assume ser a “mãe da criança”, responsável pela 

redução do tamanho da humanidade. Doutor Barnes legitima a percepção da 

boneca em favor do destamanho e não do gigantismo da natureza. (LOBATO, 

1997, p. 71). Para o cientista, cuja comunidade a qual lidera ali-menta-se de 

minhocas “charqueadas”, ou seja, secas ao sol, o homem pode subsistir na 

nova ordem e criar uma nova civilização “muito mais agradável que a velha”. 

(LOBATO, 1997, p. 74). 

Barnes apoia a ideia de domesticação de insetos: “encontraremos inú- 

meros aproveitáveis e preciosíssimos, não só para o vôo, como para o trans- 

porte de cargas” (sic). O “teste” de domesticação animal é antigo: 

– Para o transporte de cargas nem há necessidade de estudo – disse 

Emília – As formigas nasceram carregadoras. E que força elas têm! 

Lá no sítio vi saúvas carregando grãos de milho intei-ros, uma 

coisa muito mais pesada que elas. E Pedrinho atrelava 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 136-156, Nov-Dez., 2018  

besouros em caixa de fósforos com muita coisa dentro – e eles 

puxavam. A força dos besouros é incrível. E para as grandes ve- 

locidades teremos as libelinhas. (LOBATO, 1997, p. 77). 

 
O discurso legitima o pensamento utilitário e antropocêntrico da nova 

ordem em relação aos animais, não muito diferente da antiga ordem na qual 

há domesticação animal no sítio de Dona Benta. O narrador reconhece a 

obsessão de Emília no seguinte discurso: 

Domesticaremos os serra-paus, para serrar paus. E as brocas das 

laranjeiras para servirem de verrumas. E os mede-palmos para as 

medições. E os pernilongos para a música do fiun. E os gafanhotos 

para substituírem as pontes – pularemos riozinhos montados neles! 

E os caranguejos para abrirem túneis. E as ta-turanas para tecerem 

fios de casulo. E as mamangavas para bul-dogues de nossas 

casinhas. Com uma boa mamangava amarrada no quintal, quero 

ver quem entra! E os pulgões para termos leite de vaca. (LOBATO, 

1997, p. 77). 

 
Doutor Barnes complementa sobre a habilidade das formigas brancas, 

térmites, em construir “maravilhosas cidades de barro”, fazendo uso de “um 

maravilhoso material de construção, resistente, elástico, mau condutor do 

calor, higiênico”. (LOBATO, 1997, p. 77-78). A abundância de utilidades 

encontradas na natureza e nos animais faz Visconde concordar com Emília: 

“O Tamanho era o mal. Produzia escassez. É no destamanho que está a 

abundância”. (LOBATO, 1997, p. 78). O narrador confirma que “Aquela 

história de andar com a Emília em cima da cabeça estava ‘emiliando’ o 

Visconde – Destamanho! É boa” (LOBATO, 1997, p. 78). 

Após salvar o Presidente dos Estados Unidos e os funcionários da Casa 

Branca do frio devido à janela aberta, a boneca e o cientista voltam ao sítio 

para realizar o plebiscito. Assim votaram os animais: o Burro Falante e a Vaca 

Mocha pelo tamanho, o rinoceronte Quindim votou em branco e o porco 

Marquês de Rabicó teve o voto usurpado pela boneca, sua ex-esposa, em favor 

do destamanho. (LOBATO, 1997, p. 84). A votação dos animais aponta 

sintomática representação antropocêntrica da narrativa, neste trecho 

envolvendo questões de democracia, ditadura e coronelismo eleitoral. O 

Visconde desempatou e deu vitória ao retorno do tamanho da humanidade, 

“cansado de ser dirigido daqui para ali pela Emília”. (LOBATO, 1997, 



Eco-horror e alegoria animal pós-colonial, Simão Farias Almeida  

p. 85-86). Este retorno à antiga ordem natural, porém, provocou novas tra- 

gédias: “Os insetos que estavam em buraquinhos ou frestas sofreram hor- 

rores, porque o ‘entalamento’ não os deixava sair. Supõe-se que milhares de 

criaturas morreram assim”. (LOBATO, 1997, p. 86). 

 
Metáfora, alegoria e destamanho 

O destamanho e o tamanho na narrativa são processos de seleção na-tural 

de seres humanos e não humanos, e há uma problemática conciliação entre 

eles: quando os animais estão no tamanho natural, as mulheres e os homens 

são reduzidos e, mesmo assim, usam de poder contra eles. Não se trata de 

novela de aventuras, aproxima-se mais de uma tragédia. Ana-lisaremos as 

representações antropocêntricas dos animais no eco-horror A Chave do 

Tamanho a partir dos discursos do narrador e dos personagens, além das pistas 

oferecidas pela metáfora do mimetismo e pelas alegorias. 

Paul Ricouer compartilha a ideia de que a alegoria é uma metáfora 

continuada na qual “todos os termos são tomados figurativamente, dando 

lugar assim a duas interpretações paralelas que apresentam uma coerência 

igual”. (RICOUER, 2000, p.292). A metáfora manifesta-se num meta- 

logismo, o qual a faz “participar da função referencial que se reconhece na 

alegoria” (RICOUER, 2000, p.265); duplica-se, multiplica-se e prolonga o 

enunciado metafórico do construto alegórico. Deste modo, o duplo sentido da 

alegoria referencia figurativamente sua parte forjada de “outro contexto, outra 

situação”, fazendo um ligamento entre as realidades repre-sentadas; uma é o 

discurso metafórico da outra. Investigaremos até que ponto a metáfora na 

narrativa lobatiana é atravessada pelas manifestações alegóricas cujo 

ligamento faz-se através de um sentido comum. 

O mimetismo é estilístico ao transferir características humanas a animais 

e vice-versa, de um animal a outro ou de objetos inanimados a animais. Os 

discursos dos personagens “mimetizam” estas camuflagens, a exemplo de 

mede-palmo/cavalo/escada rolante, pinto surra/pássaro Roca, bicho-de- 

conta/bola, mosquito/Emília, porco/homem antropófago, 

coleóptero/avião/balão/cavalo, formiga/engenheiro. A maioria carrega os 

sentidos de adaptação (Emília/caramujo), domesticação dos animais (be- 

souros/aeroplanos) e reificação dos humanos como ração animal (insetos 

descascados/porco). Os discursos também são miméticos, principalmente por 

parte do narrador e de Visconde, em relação a ideias de Emília sobre 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 136-156, Nov-Dez., 2018  

utilitarismo dos insetos (formiga/transporte de carga) e racismo (insetos 

pretos/cozinheiras). Visconde legitima os discursos “emilianos” após abri-gá- 

la em sua cartola, daí seu chapeu ser o espaço mimético das experiências da 

Emília no mundo após baixar a chave do tamanho. A boneca de pano, por sua 

vez, imita Dom Quixote com lança de espinho de cacto, mas diferente dele 

que tinha inimigos imaginários, mata uma aranha. Pode-mos aferir aos 

sentidos de mimetismo na narrativa a ideologia antropocêntrica, a partir da 

qual o homem é o “fraco esperto” diante da natureza a cuja seleção natural 

deve se adequar para sobreviver. A metáfora do mimetismo, portanto, carrega 

a “nova” ordem da antiga escravização animal, forjada de análoga aos 

comportamentos de “fingimento” dos animais a fim de sobreviver ao ataque 

de outros. 

O destamanho da humanidade serve como alegoria da exacerbação do 

modo de vida rural no qual os animais pequenos com características e ações 

de outros maiores são domesticados. É o caso de pinto surra/pássaro Roca, 

mede-palmo/cavalo, gafanhoto/cavalo, coleóptero/vaquinha/cavalo, mas a 

grande maioria não serve nem de montaria. Os personagens humanos passam 

a temer gatos, cães, o papo das aves e Rabicó antropófago (por-co/homem). 

Em busca da adaptação e da abundância de alimentos, Emília age pautada na 

esperteza contra a lerdeza. Para isto, depende do mimetis-mo, porém rejeita o 

canibalismo de animais. 

Ao mesmo tempo em que o mundo e a nova ordem viram uma hipér-bole 

da vida rural do sítio de Dona Benta, a cartola do Visconde dominada por 

Emília é a miniatura deste espaço no qual as crianças órfãs pensam e agem 

igual à boneca, domesticando insetos para voos e gafanhotos a servir de 

cavalos. O tamanho (mundo em relação ao sítio, sítio comparado à cartola do 

Visconde) e o destamanho (cartola em relação ao sítio de Dona Benta e ao 

mundo) também cabem aos espaços ficcionais. O mundo é a alegoria 

“tamanhuda” do sítio, a cartola é alegoria em miniatura do sítio e, por 

extensão, do mundo reduzido. Deste modo, o destamanho é alego-ria do 

tamanho e vice-versa. A Cidade do Balde, fruto de uma experiência científica, 

é a hipérbole da cartola do Visconde, em que Doutor Barnes pensa 

comumente à boneca de pano, e a miniatura do mundo. Deste modo, o 

destamanho é a soma de camadas alegóricas da narrativa (mun- 

do/sítio/cartola/Cidade do Balde, destamanho humano/tamanho animal) a 

partir da qual Monteiro Lobato denuncia o controle da natureza através 



Eco-horror e alegoria animal pós-colonial, Simão Farias Almeida  

da domesticação, solapada ao final já que o retorno ao tamanho vence o 

plebiscito, mas isto não é garantia de mudanças da visão antropocêntrica 

acerca dos animais, afinal essa alegoria forja uma nova ordem, na verdade 

similar à ordem natural comum ao habitat do sítio. Em todas as camadas 

alegóricas, a escravização animal mantém-se. 

A metáfora do mimetismo reforça o ligamento entre destamanho e 

tamanho, fazendo a alegoria refletir a supremacia humana sobre a natureza, 

porém a ironia do autor em relação a esta metáfora (os insetos não se 

submetem à montaria e a servir de transporte; o tamanho vence o ple-biscito) 

precariza o sentido da alegoria em supravalorizar uma ordem em detrimento 

da outra, afinal o próprio construto alegórico sublima a simi-laridade, 

solapando um caráter hierárquico. Assim, a narrativa legitima e desconstroi a 

perspectiva antropocêntrica a respeito dos espaços naturais e das relações 

entre seres humanos e não humanos. Inclusive, os animais do sítio6, típicos 

das fábulas, apesar de falar, continuam comportando-se em busca de comida 

no terreiro; por outro lado, os sentidos de “antropofagia” e “canibalismo” 

deles tenta renegar a condição animal, já deturpada pela atribuição de 

características e ações humanas; se eles são “antropófagos” e “canibais”, os 

personagens humanos perdem a condição de “insetos descascados”, mas num 

caso ou outro, o eco-horror é legitimado diante da fragilidade humana ao ser 

comida de invertebrados e animais domésticos. Se o rinoceronte Quindim não 

dá importância à humanidade quando con-sultado pelo Visconde, uma reação 

tipicamente humana, também come vegetais no pasto. O caso desses animais 

falantes é emblemático para re- 

 
 

O burro Conselheiro é reconhecido por sua sabedoria e bom senso. O porco Marquês de 

Rabicó come restos de comida e é apático em relação aos fatos, exceto quando é alertado 

sobre eles. O rinoceronte Quindim fugiu de um circo e é capturado pelas crianças do Sítio do 

Picapau Amarelo; por sua pureza, é considerado manobrável. (ALMEIDA, 2011, p. 100). O 

porco, geralmente, é o animal que menos sofre angulação antropocêntrica, mas casa com 

Emília e tem um matrimônio de curto prazo. O burro “mimetiza” a inteligência costu-meiramente 

atribuída a Visconde, contrastando a esperteza da boneca Emília. Apesar de ter 

comportamentos humanos, os três são amimais domesticados; o rinoceronte é uma espécie 

selvagem, porém o exemplar de Caçadas de Pedrinho (1933) é dócil, por isso adaptável ao 

regime da criação de pasto. Na releitura de fábulas clássicas e modernas em Fábulas e 

histórias diversas (edição póstuma), Lobato também atribuiu características e moralidades 

antropocêntricas a animais. Num sítio em que a matriarca preza pela cultura literária e social, 

os personagens Conselheiro e Visconde representam o bom senso e, para isso, aban-donam 

os papeis, respectivamente, de animal doméstico e sabugo de milho. São “domesti-cados” ao 

repertório valorizado por Dona Benta. 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 136-156, Nov-Dez., 2018  

forçar a ideia de que a alegoria do destamanho forja e precariza uma nova 

ordem, pois eles continuam alimentando-se no pasto, só não contavam com o 

aparecimento de novos “insetos descascados”. 

 
Os animais e o pós-colonial 

Além da alegoria do destamanho, a narrativa nos impele a represen- 

tações pós-coloniais. Ahmad (2002, p. 96) sugere o seguinte: a alegoria pós- 

colonial não deve se restringir às ideias de nação e nacionalismo, relativas a 

experiências de colonialismo compartilhadas comumentemente por países e 

comunidades; mesmo em contextos históricos de colonizadores, pode-se 

também atribuí-la a categorias como privado e público, pessoal e comunal. A 

“colonização” de animais, vítimas das projeções e vontades humanas, em 

representações culturais antropocêntricas, por exemplo, sofre alegorização 

devido a ser um estado de escravização simbólica (submetê-los a sentidos 

pejorativos e meramente utilitários), muitas vezes refletida na violência física, 

presente em qualquer época e sociedade. A Chave do Tamanho, de Monteiro 

Lobato, é um caso típico. 

A associação entre a ecocrítica animal e os estudos pós-coloniais pode 

contribuir na presente análise. Segundo Huggan e Tiffin (2010, p. 12, tra- 

dução nossa), 

O que a aliança pós-colonial/ecocrítica salienta, sobretudo, é a 

necessidade em geral da compreensão materialista das relações 

mutáveis entre pessoas, animais e meio ambiente – a qual requer 

atenção, por sua vez, às políticas culturais de representa-ção bem 

como de processos mais específicos de mediação7 

 
Deste modo, as representações animais são decorrentes de processos 

carregados de ideologias políticas e culturais humanas em torno deles; “é 

difícil aos animais escapar ao antropocentrismo porque eles existem nas culturas 

modernas muito mais representados do que reais”8 (BAKER, 2000 

 

“What the postcolonial/ecocritical alliance brings out, above all, is the need for a 

broadly materialist understanding of the changing relationship between people, 

animals and environment – one that requires attention, in turn, to the cultural politics 

of representation as well as to those more specific process of mediation”. 

“is difficult for animals to escape anthropocentrism because they exist in modern 

cultures much more in representation than in ‘the real’”. 



Eco-horror e alegoria animal pós-colonial, Simão Farias Almeida  

apud HUGGAN; TIFFIN, 2010, p. 139). Mas podemos problematizá-las ao 

provocar, por exemplo, debates em torno das representações literárias e dos 

gêneros nas narrativas pós-coloniais. A partir de uma perspectiva eco-crítica, 

a tentativa de domesticação de pequenos invertebrados para trans-porte 

também compõe a atribuição do gênero eco-horror à obra lobatiana, quando 

não nos limitamos às perspectivas de determinados discursos e personagens 

em detrimento de outros. Assim, A Chave do Tamanho é um eco-horror não 

só pelo fato dos animais comerem seres humanos como se fossem insetos, 

mas também porque os insetos são escravizados simi-larmente a animais de 

grande porte, ou seja, devido a estes “mimetismos” trágicos por parte dos 

seres humanos e não humanos. 

Os personagens animais na narrativa lobatiana são “aprisionados” a 

comparações miméticas, como já vimos, carregadas de sentidos alegóricos 

acerca da seleção natural, ruralidade/modernidade/primitividade, adaptação, 

soluções “científicas”, atributos humanos. Um desses sentidos já foi 

anteriormente mencionado: a recusa dos insetos em ser domesticáveis con- 

traria a predisposição antropocêntrica em relação a eles; o bicho-de-conta, por 

exemplo, em vez de cavalo vira bola, um mimetismo comum a sua natureza. 

A camuflagem desejada por Emília ao coleóptero (balão/avião de Santos 

Dumont) é frustrada, tendo seu sentido de utilitarismo moderno9 precarizado, 

emergindo inclusive o paradoxo das intenções “emilianas”: ela quer instaurar 

uma nova ordem de retorno à natureza, contudo insiste em manter os 

privilégios da modernidade (besouro/avião), sem contar com as tentativas 

fracassadas. Ao não poder usar o coleóptero, a boneca, ironi-camente, tem 

que atravessar a pé o pedregulho, atitude comum nos sítios rurais quando não 

se usa tração ou montaria animal. 

Os atributos dirigidos aos personagens animais reforçam as intenções 

antropocêntricas de Emília e dos discursos mimetizados por outros perso-nagens: 

“gato vagabundo”, “monstros”, “estupidez”, “leveza inteligente”, “ca- 

nibalescos”, “insetos beligerantes”. O narrador também o faz, recuperando 

adjetivos racistas da boneca de pano: “besouro verde – preto não”, “inseto preto”, 

“minhocas pretas”, “insetos louros”. Mesmo ela, em outra passagem, 

 
As experiências dos personagens do Sítio com a modernidade advêm de narrativas anteriores à obra 

A Chave do Tamanho (1942): O poço do Visconde (1937) e O Minotauro (1939). Daí na narrativa aqui 

analisada, Emília ser capaz de fazer analogias entre máquinas modernas (auto-móvel, trem, avião) e 

os pequenos animais (minhocas, besouros). (ALMEIDA, 2011, p. 165). 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 1, n. 1, p. 136-156, Nov-Dez., 2018  

defendendo a família de Tio Barnabé e cozinheiras negras, os discursos são 

representações pós-coloniais dirigidas a animais, capazes de ora valorizá--los, 

ora subjugá-los como humanos. Ao contrário, eles possuem instintos e 

comportamentos intangíveis aos sentidos antropocêntricos. 

Outro aspecto pós-colonial da narrativa é marcado pela auto-compa-ração 

da Emília ao personagem Dom Quixote quando mata uma aranha. A 

“inteligência” do ato “heróico” recuperada da nobreza dos cavaleiros me- 

dievais não é propícia nem ao quixotismo nem à ação da boneca. O sentido 

mais próprio a uma esperteza antropocêntrica ao deturpar o discurso e a 

atitude incorporada de outrem (Quixote tinha apenas inimigos imagi-nários), 

para justificar o propósito de deixar a natureza sob seu controle. O fato de a 

humanidade depender da “formiguinha” Emília, na visão de Visconde, reflete 

igualmente um discurso permeado de sentidos antropocêntricos pejorativos 

numa narrativa cujo contexto referenciado é dos ditadores mundiais em plena 

Segunda Guerra Mundial; é tipicamente humano e fatalmente problemático 

atribuir a um animal a responsabilidade pelo destino da humanidade; na 

verdade, Emília tem discursos e compor-tamentos ditatoriais, uma formiga 

não. O mesmo ocorre no caso dos fe-nômenos naturais (resfriamento glacial, 

erupções vulcânicas, terremotos, inundações) terem a consciência de 

extinguirem a humanidade. 

 
Considerações finais 

A alegoria animal de A Chave do Tamanho é permeada pelos sentidos da 

metáfora do mimetismo e da alegoria do destamanho, denunciando os 

propósitos forjados de domesticação de insetos, retorno à natureza rural e, ao 

mesmo tempo, de adaptação a uma “nova ordem” que, na verdade, mantém 

comportamentos subjugadores e a supremacia humana da antiga. A travessia 

alegórica pós-colonial nos construtos do destamanho e do mimetismo revela 

a sempre subserviência dos animais às vontades antro-pocêntricas. Por sua 

complexidade estilística, a obra deve ser considerada a mais qualificada da 

série literária do Sítio do Picapau Amarelo. 

Ao mimetizar discursos de Emília em relação aos animais e aos negros, 

Visconde e o narrador também sobrevalorizam a sensação de terror e de 

inferioridade atribuída à natureza não humana igualmente impelida às 

minorias sociais. A boneca de pano reduz a humanidade e mantém os antigos 

pré-conceitos comumente legitimados por ela. Ao abandoná-la no 



Eco-horror e alegoria animal pós-colonial, Simão Farias Almeida  

plebiscito, Visconde e o narrador mostram o outro lado da alegoria da nar- 

rativa: são duas as opções, mas a “ditadura” da realidade e natureza forja-das 

de democracia social e biocêntrica é a mais dispensável. Não há mais retorno 

ao mundo natural antigo; a alegoria lobatiana sugere que pode acontecer uma 

nova democracia planetária através de uma construção co-letiva contra o viés 

antropocêntrico. Assim como o “cientista” do sítio pas-sou a recusar a 

consciência “emiliana” sobre sua cabeça, podemos desejar uma terceira 

ordem, na qual seres humanos e não humanos são iguais na democracia 

ambiental. A Chave do Tamanho, porém, não dá sinais disso. Talvez o retorno 

ao tamanho seja a alegoria do usufruto da velha domesti-cidade dos animais 

e do racismo. 

 
Referências 

AHMAD, Aijaz. A retórica da alteridade de Jameson e a “alegoria 

nacional”. In: AHMAD, Aijaz. Linhagens do presente: ensaios. São 

Paulo: Boitempo, 2002. 

ALMEIDA, Simão Farias. Monteiro Lobato e a problemática da nação: um 

projeto dialógico e negociado. João Pessoa: Ideia, 2011. 

CAMPOS, André Luiz Vieira de. A República do picapau amarelo: uma 

leitura de Monteiro Lobato. São Paulo: Martins Fontes, 1986. 

COELHO, Nelly Novaes. Panorama histórica da literatura infanto- 

juvenil: das origens indoeuropéias ao Brasil contemporâneo. 3. ed. São 

Paulo: Quíron, 1985. 

GAMBIN, Lee. Massacred by mother nature: exploring the Natural Horror 

Film. Baltimore, Maryland: Midnight Marquee Press, 2012. 

HUGGAN, Graham; TIFFIN, Hellen. Postcolonial ecocriticism: literature, 

animals, environment. London: Routledge, 2010. 

LAJOLO, Marisa. Emília, a boneca atrevida. In: MOTA, Lourenço 

Dantas; ABDALA JÚNIOR, Benjamin. Personae: grandes personagens da 

literatura brasileira. São Paulo: Ed. SENAC, 2001. 

LOBATO, Monteiro. Fábulas. 2. ed. São Paulo: Globo, 2010. 

LOBATO, Monteiro. Caçadas de Pedrinho. São Paulo: Brasiliense, 2005. 

LOBATO, Monteiro. A Chave do Tamanho. 42. ed. São Paulo: 

Brasiliense, 1997. 



 

LOBATO, Monteiro. Histórias de Tia Nastácia. São Paulo: Brasiliense, 

1995a. 

LOBATO, Monteiro. O Minotauro. São Paulo: Brasiliense, 1995b. 

LOBATO, Monteiro. Memórias da Emília. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

LOBATO, Monteiro. O poço do Visconde. São Paulo: Brasiliense, 1993. 

RICOUER, Paul. A metáfora viva. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2000. 

RUST, Stephen; SOLES, Carter. Ecohorror special cluster: living in fear, living 

in dread, pretty soon we’ll all be dead. Interdisciplinary Studies in Literature and 

Environment - ISLE, v. 21, n. 3, p. 509-512, apr. 2014. 


