
Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 42-56, dezembro, 2025 

 

 

 

 
 

(DE)COLONIALIDADE DE GÊNERO E DEVASTAÇÃO AMBIENTAL: IEMANJÁ E 

A LÓGICA DE DOMINAÇÃO EM MAR MORTO1 

 

 

GENDER (DE)COLONIALITY AND ENVIRONMENTAL DEVASTATION: IEMANJÁ AND 

THE LOGIC OF DOMINATION IN ‘SEA OF DEATH’ 

 

Natalie Veríssimo de Miranda Farias 

Universidade Católica de Pernambuco 

 

Elaine Pereira Daróz 

Universidade Católica de Pernambuco 

 

 

Resumo 

Sociedades patriarcais e coloniais (re)produzem discursos que associam a mulher e a Natureza 

como corpos passíveis de apropriação, apagando suas potências originárias e reforçando 

práticas de dominação. À luz da Análise do Discurso materialista (Pêcheux, 1995; Orlandi, 

2020) e do conceito de colonialidade de gênero (Lugones, 2020), este trabalho analisa 

sequências da obra Mar Morto (Amado, 2012), nas quais a personagem Iemanjá é atravessada 

por formações imaginárias que a representam como mãe e mar — entidades sagradas 

ressignificadas por um olhar patriarcal que as torna disponíveis à violação e à posse. A 

articulação entre literatura e Análise do discurso nos possibilita compreender como a lógica 

colonial de gênero estrutura não apenas relações sociais, mas também sentidos que naturalizam 

a devastação de territórios e de corpos femininos. Neste contexto, o trabalho propõe uma escuta 

crítica das materialidades discursivas que sustentam tais lógicas, sinalizando a urgência de 

deslocamentos que desestabilizem o imaginário da dominação. Ao reinscrever Iemanjá como 

figura de resistência e ancestralidade, evocamos o potencial contra hegemônico dos saberes 

afro-diaspóricos e decoloniais para o enfrentamento da crise ambiental e da violência de gênero, 

ambos faces de um mesmo sistema de opressão. 

 

Palavras-Chave: Discurso; Colonialidade de gênero; Natureza; Mulher; Decolonialidade. 

 

 

Abstract 

Patriarchal and colonial societies (re)produce discourses that associate women and Nature as 

bodies subjected to appropriation, erasing their original powers and reinforcing practices of 

domination. In light of Materialist Discourse Analysis (Pêcheux, 1975; Orlandi, 2020) and the 

 
1 Trabalho fruto de pesquisa de mestrado, em curso. 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 43-56, dezembro, 2025 

 

 

 

concept of gender coloniality (Lugones, 2008), this work analyzes sequences from the romance 

‘Sea of Death’ (Amado, 2012), in which the character Iemanjá is permeated by imaginary 

formations that represent her as mother and sea — sacred entities re-signified by a patriarchal 

gaze that makes them available for violation and possession. The articulation between literature 

and discourse analysis enables us to understand how the colonial logic of gender structures not 

only social relations but also meanings that naturalize the devastation of territories and feminine 

bodies. In this context, the work proposes a critical listening to the discursive materialities that 

sustain such logics, indicating the urgency of movements that destabilize the imaginary of 

domination. By reinscribing Iemanjá as a figure of resistance and ancestry, we evoke the 

counter-hegemonic potential of Afro-diasporic and decolonial knowledge to confront the 

environmental crisis and gender violence, both two facets of the same system of oppression. 

 

Keywords: Discourse; Gender coloniality; Nature; Woman; Decoloniality.  

 
 

 

Introdução 

Pêcheux (1995) afirma que a materialidade concreta da instância ideológica existe sob a 

forma de formações ideológicas, possibilitando a produção dos sentidos. Segundo Orlandi 

(2020) a Análise de Discurso francesa (AD) reflete sobre a forma como a ideologia se manifesta 

na linguagem, sendo, a partir dela, que os sentidos são (re)produzidos. É, portanto, a partir de 

tudo aquilo que é capaz de produzir sentido que os discursos se (re)produzem, materializando 

as formações ideológicas. Pêcheux (2014a) afirma ainda que todo processo discursivo supõe a 

existência de formações imaginárias, as quais designam o lugar que os sujeitos atribuem a si 

mesmos, ao outro e ao objeto do discurso, por meio de mecanismos de antecipação, dando 

origem às posições-sujeito do discurso.  

A sociedade ocidental foi e ainda se encontra dominada por formações ideológicas 

eurocêntricas, que promovem a (re)produção de sentidos filiados à ideologia patriarcal branca 

burguesa (re)produzidos também com os processos de invasão, colonização e escravização. 

Fundamentada em doutrinas religiosas androcêntricas e heteronormativas, seus discursos 

naturalizam práticas discriminatórias de gênero, sexualidade, raça e classe. Segundo Lugones 

(2020), as diferenças de gênero foram introduzidas por meio da colonização de territórios 

pertencentes e ocupados por povos que não adotavam esse sistema. Tal análise deu origem ao 

conceito, por ela desenvolvido, de colonialidade do gênero.  

Quando um povo invade um território pertencente a outro carrega consigo toda 

formação ideológica dominante que o assujeita e determina suas práticas, impondo-a ao povo 

conquistado.  

A ideologia da classe dominante não se torna dominante por graça divina, ou 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 44-56, dezembro, 2025 

 

 

 

pela simples tomada de poder de Estado. É pelo estabelecimento dos aparelhos 

ideológicos de Estado (AIE), onde esta ideologia é realizada e se realiza, que 

ela se torna dominante (Althusser, 2024, p. 119.  

 

Althusser (2024) propôs uma lista de instituições que considerou como AIE, sendo eles os 

AIE religiosos, escolar, familiar, jurídico, político, sindical, de informação e cultural. Os AIE 

operando por meio de práticas patriarcais dominantes, objetificam a mulher, posicionando-a 

como subalterna procriadora, objeto de posse que cuida, reproduz e satisfaz sexualmente.  A 

existência da mulher, portanto, não se encontra vinculada a posse de si mesma, mas a sua posse 

pelo domínio patriarcal, responsável por determinar seu valor funcional dentro da sociedade.  

Os sentidos reproduzidos sobre o papel da mulher servem de base de sustentação e 

reafirmação às formações imaginárias (re)produzidas na literatura, que, de acordo com Pêcheux 

(2010), enquanto objeto cultural, atua como operadora de controle de memória social, 

reforçando seu assujeitamento através desses dizeres perpetuados por séculos. Segundo Fascina 

(2004 apud Daróz, 2019) um dos papéis da literatura no seio de uma sociedade é o de sua 

formação intelectual e cultural, o que nos leva a associá-la às suas filiações ideológicas. Sendo 

assim, a análise discursiva de obras literárias pode ajudar a desvelar formações que se 

encontram naturalizadas, e que, por isso, permitem uma contínua (re)produção de discursos 

hegemônicos.  

As obras escritas entre os séculos XVI e início do XX vêm carregadas de discursos 

machistas e racistas, que tanto (re)produzem as práticas quanto se (re)produzem a partir delas, 

mantendo a ideologia dominante em funcionamento. É sentida a necessidade de trazer à luz da 

análise do discurso o embasamento ideológico contido na linguagem de tais obras, e sua 

influência em práticas ainda vigentes.  

Mar Morto, de Jorge Amado (2012), romance escrito na década de 1930, cujas 

reimpressões mantiveram a escrita da primeira edição, retrata o cotidiano de uma população 

pesqueira que vive em um cais da Bahia e sobrevive da pesca. O autor retrata em detalhes a 

vida dessa população, e mostra o quão real é para ela a presença de Iemanjá, e como a crença e 

devoção a esse Orixá guiam a vida na beira do cais. As sequências que caracterizam e constroem 

essa personagem trazem uma forte relação entre ela e a Natureza dentro da visão patriarcal.  

A dominação do corpo feminino guarda semelhanças incontestáveis com as práticas de 

exploração da terra/Natureza, cuja materialização se dá por meio da (re)produção de discursos 

filiados à ideologia patriarcal.  Isso nos leva a considerar que formações imaginárias associadas 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 45-56, dezembro, 2025 

 

 

 

ao feminino se encontram (re)produzidas nos discursos que resgatam aquelas associadas à 

Natureza. Não à toa, essa associação perpassa fronteiras temporais e territoriais.  

Há sempre uma referência à Natureza que gera, cria, assim como uma mãe, podendo ser 

esta uma alusão ao processo biológico natural de geração do ser humano e de outras espécies. 

É a (re)produção de discursos associados à criação e à necessidade da ‘Mãe Terra’ como 

provedora da vida, fornecedora do alimento. Mas os sentidos podem ser modificados segundo 

as posições sustentadas pelo sujeito, ou seja, segundo as formações ideológicas nas quais essas 

posições se inscrevem, pois, segundo Pêcheux (2014b, p.73), “as palavras “mudam de sentido” 

ao passar de uma formação discursiva para outra”. 

Discursos filiados ao patriarcado (re)produzem sentidos associados à conquista e à 

exploração de territórios e do espaço natural, os quais parecem estar em perfeito paralelismo 

com os discursos de conquista e exploração do corpo feminino. A posição-sujeito mulher dentro 

desse domínio encontra-se objetificada, estabelecida como objeto de posse.  Objetos não 

pensam nem têm voz, e simbolicamente existem para serem empossados. Sua existência, 

portanto, dependente de alguém que veja algum valor funcional em si para ser explorado. Da 

mesma forma ocorre com a Natureza, explorada pela cultura, a qual está discursivamente 

associada ao masculino, formando a dicotomia mulher/Natureza e homem/cultura. Como 

afirma a sociólogia nigeriana Oyèrónké Oyěwùmí (2021, p.34):  

 

“no pensamento europeu (..) apenas as mulheres eram percebidas como 

corporificadas; os homens não tinham corpos – eram mentes caminhantes. 

Duas categorias sociais que emanaram dessa construção foram “o homem da 

razão” (o pensador) e a “mulher do corpo”.”  

 

Mulher e Natureza, portanto, representam um corpo a ser “tomado”, o homem e a cultura 

representam a mente, o pensamento, capaz de dominar. Com isso, o que entra em discussão é 

como a personagem Iemanjá está relacionada à Natureza e à sua posição de mãe, e de que forma 

a ideologia patriarcal encontra-se presente nos sentidos ali (re)produzidos, existindo, inclusive, 

em práticas vigentes, tanto de exploração ao Meio Ambiente quanto de exploração da mulher. 

 

Método 

A análise foi realizada com base nos conceitos de ideologia e formações imaginárias 

(Pêcheux, 1995, 2014a) desenvolvidas pela AD, e do conceito de colonialidade de gênero 

(Lugones, 2020), pelo método qualitativo com abordagem discursivo-analítica. Para isso, por 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 46-56, dezembro, 2025 

 

 

 

meio de um primeiro gesto de análise, foram selecionadas passagens associadas à origem das 

águas a partir da personagem Iemanjá, em Mar Morto (Amado, 2012), as quais fazem funcionar 

sentidos vindos da relação mulher/Natureza, atrelados aos discursos filiados ao patriarcado.  

 

Análise e Discussão 

A presença e importância de Iemanjá, cuja força emana das religiões de matriz africana e 

da mitologia iorubá, a coloca como símbolo de poder e importante representação das águas do 

mundo natural. Pessoas de várias crenças a reverenciam, fazendo com que ela seja o Orixá mais 

difundido e conhecido na nossa sociedade, onde sua existência não mais se limita a sua posição 

enquanto Orixá, mas como símbolo culturalmente associado às águas.  

Na mitologia, muitos Orixás femininos lutam contra a sua posição inferiorizada em relação 

aos Orixás masculinos, mostrando a resistência contra a consolidação do patriarcado em seus 

mitos, e consequentemente, em suas práticas. Suas histórias parecem dar indícios da presença 

de uma ideologia não-patriarcal em suas origens (Prandi, 2001, p.106): 

 
“no começo do mundo, eram as mulheres que mandavam na Terra e eram elas 

que dominavam os homens (...) Os homens resolveram acabar com aquela 

humilhação (...) e os homens expulsaram as mulheres das sociedades secretas. 

Porque a posse do segredo agora é dos homens”.  

 

Oyěwùmí (2021) fala sobre o sistema opressor imposto à sociedade iorubá, que, por 

influência e pressão do colonizador, passou a posicionar a mulher em submissão ao homem em 

todos os aspectos da vida. Ela afirma que a importância dada ao gênero nessa sociedade, 

passada e presente, só se deu devido à dominação ocidental sobre a documentação e 

interpretação do mundo e que a criação da “categoria mulher” representou uma das primeiras 

conquistas do estado colonial.   

Dentro dessa mesma linha, Lugones (2020), em referência aos estudos de Paula Gunn Allen, 

afirma que, antes da chegada dos colonizadores, muitas comunidades tribais de nativo-

americanos eram matriarcais, onde pensavam ser feminina a primeira força do universo, a qual 

autorizaria todas as atividades tribais. Trata-se de comunidades que viviam sob uma pluralidade 

espiritual ginocêntrica, que foi substituída por um ser supremo masculino, com a chegada dos 

invasores cristãos (Allen, 1986 apud Lugones, 2020). Parecia haver, portanto, uma relação entre 

a crença ou doutrina espiritual que regiam essas comunidades pré-coloniais e as instituições e 

práticas que nelas existiam, estando a posição do feminino na esfera espiritual diretamente 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 47-56, dezembro, 2025 

 

 

 

relacionada à sua importância política e social. 

Stone (2022) trabalha a história da supressão dos ritos femininos ao estudar artefatos e 

documentos históricos em busca de uma melhor compreensão do estabelecimento de culturas 

patriarcais em antigos sistemas e religiões que reverenciavam o feminino. Ela estuda e analisa 

evidências arqueológicas que sugerem que uma ‘Deusa Mãe’ foi reverenciada por séculos como 

suprema deidade, pois tanto fornecia a vida humana quanto fornecia conhecimento sobre 

colheita e plantio, não se servindo ao discurso como uma mera representante da fertilidade e de 

local para a deposição de sementes. A autora (Stone, 2022) afirma, no entanto, que a 

possibilidade da existência de uma deidade feminina como criadora do universo, inventora ou 

provedora da cultura recebia pouca ou nenhuma atenção dos acadêmicos filiados ao patriarcado, 

que a reconheciam como a eterna ‘Mãe Terra’ a partir de sentidos filiados à ideologia patriarcal:  

 

“a Terra era invariavelmente identificada como feminina, a Mãe Terra, que 

aceita passivamente a semente, enquanto o céu era inerente e naturalmente 

masculino, sua intangibilidade simbolizando a suposta capacidade exclusiva 

dos homens de pensar em conceitos abstratos” (Stone, 2022, p.30) 

 

As sociedades se moldam de acordo com as formações ideológicas que permeiam suas 

práticas, e quando se tem na esfera simbólica deidades femininas em posições de poder, também 

serão assim posicionadas as mulheres. Desta forma, um movimento de resistência feminina na 

mitologia iorubá e nas religiões afrobrasileiras luta por uma não consolidação do patriarcado 

em suas práticas e em seus rituais.  

As histórias dos Orixás mostram a busca de deidades femininas por direitos e liberdade 

dentro do espaço mitológico. Iansã, por exemplo, parece representar a “transição entre o 

matriarcado e o patriarcado, pois conserva as qualidades das antigas deusas matriarcais e das 

novas deusas sujeitas ao regime patriarcal” (Parizi 2020, p.125).  Òbà, assim como Iansã, sendo 

por isso considerada uma variedade ou qualidade dela, também retrata a passagem do 

matriarcado para o patriarcado, pois:  

 

(...) de grande feiticeira ligada às antiquíssimas Iami Oxorongá (mulheres-

pássaro, as “senhoras do pássaro da noite”, feiticeiras impossíveis de serem 

vencidas, as representantes dos poderes magníficos do feminino), de senhora 

das amazonas, guerreira e patrona de uma sociedade de mulheres (Sociedade 

Elecô, de culto proibido aos homens e que nunca chegou ao Brasil), perdeu-

se de amores por Xangô, a ponto de cortar a própria orelha para tentar 

enfeitiçá-lo. A partir dessa transformação, tornou-se naquela que resolve as 

questões sentimentais e reina sobre a vida doméstica das mulheres, 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 48-56, dezembro, 2025 

 

 

 

apadrinhando as esposas traídas (Parizi, 2020, p.126).  

 

Segundo Nogueira (2023), as principais e mais tradicionais casas de candomblés do Brasil 

foram fundadas por mulheres, nas quais a liderança feminina é não só valorizada como, durante 

algum tempo, a única possível. Ele afirma que ainda hoje o exercício do poder feminino é 

bastante comum nos cultos afros. Segundo Gonzales (2020, p.63) o surgimento da figura do 

babalorixá, ou pai de santo, é bastante recente na estrutura do candomblé, sendo os rituais 

liderados “principalmente por mulheres: as ialorixás ou mães de santo. São mulheres negras e 

pobres que não desempenham um papel apenas religioso/cultural, mas “assumem e mantêm 

posições de poder e dominação sobre, entre outras pessoas, homens brancos de classe média e, 

menos frequentemente, alta” (Prado Jr., 1976 apud Gonzales, 2020, p.63)”.  

No entanto, essa parece ser uma luta constante, pois mitos pertencentes a religiões não 

associadas às doutrinas dominantes patriarcais encontram-se também inevitavelmente 

susceptíveis às formações discursivas dominantes, capazes de deslocar e atualizar os sentidos 

relacionados a deidades femininas em posições de poder devido a processos discursivos que 

permearam e permeiam a sociedade brasileira.  

Enquanto objeto cultural e, portanto, AIE, os discursos (re)produzidos pela Literatura 

fortalecem a objetificação feminina.  Sendo assim, em Mar Morto (Amado, 2012), por mais 

que a existência de Iemanjá guie a vida na beira do cais, os discursos que a constroem 

encontram-se filiados ao patriarcado, posicionando-a como deidade objetificada.  

A personagem Iemanjá no romance (Amado, 2012) (re)produz sentidos que carregam a 

associação entre o corpo feminino e o corpo natural: 

 
Eles bem sabem que são os cabelos da mãe-d'água, que vem ver a lua cheia. 

É Iemanjá quem vem olhar a Lua. Por isso os homens ficam esperando o mar 

prateado nas noites de lua. Todos a amam e até esquecem as mulheres quando 

os cabelos da mãe-d'água se estendem sobre o mar. (Amado, 2012, p.22) 

 

Nesse segmento é possível perceber uma interconexão e uma transposição entre as 

formações imaginárias associadas ao feminino e à Natureza quando se lê sobre a cor prateada, 

que, enquanto fenômeno natural, é reflexo da luz da lua no mar, mas é discursivamente 

materializada como os cabelos de Iemanjá, espalhados sobre as águas. Trata-se de sentidos 

naturalizados sobre a sexualização de corpos femininos à disposição do masculino, e que, nesse 

caso, encontram-se associados à maternidade quando se tem a referência à ‘mãe-d’água’, que 

conforta, também objetificada no discurso.  



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 49-56, dezembro, 2025 

 

 

 

Trata-se de formações ideológicas que exploram esses corpos a partir de formações 

imaginárias que as posicionam como objetos no discurso. Como exemplo desse processo, Mar 

Morto (Amado, 2012) traz também a “tomada” violenta de Iemanjá pelo filho, Orungã, que a 

estupra. Na fuga, seus seios se rompem, formando as águas: 

 
Foi o caso que Iemanjá teve de Aganju, deus da terra firme, um filho, Orungã, 

que foi feito deus dos ares, de tudo que fica entre a terra e o céu. Orungã rodou 

por estas terras, viveu por esses ares, mas o seu pensamento não saía da 

imagem da mãe, aquela bela rainha das águas. Ela era mais bonita que todas 

e os desejos dele eram todos para ela. E um dia não resistiu e a violentou. 

Iemanjá fugiu e na fuga seus seios romperam, e, assim, surgiram as águas, e 

também essa baía de Todos-os-Santos. (Amado, 2012, p. 78) 

 

Ressoam sentidos associados ao domínio masculino representado pela tomada violenta 

de corpos femininos, quando Orungã não resiste aos seus impulsos sexuais viris e estupra a 

própria mãe. O segmento também apresenta essa transição da formação imaginária associada 

ao corpo da mulher ao corpo Natural, quando dos seios de Iemanjá, rompidos pelo ato de 

violência, surgem as águas.  

Do discurso materializam-se as práticas, onde a Natureza se encontra também 

objetificada e sujeita aos abusos do sistema patriarcal. O corpo de Iemanjá se torna parte do 

mundo natural, não sendo respeitada nem preservada pela ideologia dominante, mas sim, 

dominada e explorada. Da mesma forma os filhos da “mãe-Terra” a dominam. A colonialidade 

de gênero influenciou a origem da dicotomia mulher/Natureza e homem/cultura, onde a mulher 

e a Natureza representam um corpo a ser “tomado”, e o homem e a cultura representam a mente, 

o pensamento, capaz de dominar. A cultura colonial só é possível a partir da exploração de 

corpos ideologicamente associados ao feminino, materializados na necessidade de “retirar”, 

“tomar” da “Mãe Terra”, o que a “civilização” necessita: 

 

Aquelas águas nasceram-lhe no dia em que seu filho a possuiu (Amado, 

2012, p. 77) 

 

O nascimento das águas só foi possível a partir da exploração violenta, entendida como 

viril, realizada pelo homem. É a visão que coloca o mundo natural como subserviente, passando 

a existir apenas enquanto possibilidade de exploração e utilidade para a sustentação dessa 

cultura. Esse é o discurso que se (re)produz em práticas de devastação ambiental, e é alimentado 

pela ideia de que o que a Natureza fornece ainda não se encontra pronto, como afirmam Mies 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 50-56, dezembro, 2025 

 

 

 

e Shiva (2021, p.93):  

Violência, poder e ruptura ecológica estão intimamente ligados, enquanto os 

processos vitais são vistos como “sem valor”, e sua separação torna-se a fonte 

de criação de valor e riqueza – quando a invasão do espaço interno (sementes 

e útero) torna-se um novo espaço para o acúmulo de capital e uma nova fonte 

de poder e controle que destrói a própria fonte de controle.  

 

O que o feminino, a mãe-terra, produz, portanto, ainda não é produto, sendo necessário 

processá-lo por meio de tecnologias associadas ao poder patriarcal. Para Mies e Shiva (2021) o 

casamento entre o conhecimento e esse poder, que afirmam ser um eufemismo para violência, 

precisa ser desfeito. A essência da violência dominadora encontra-se na necessidade de 

autorrealização por meio da manipulação do mundo natural, rejeitando qualquer conhecimento 

e prática que lhe dê importância e validação: 

 

Desde a revolução científica e industrial, a tecnologia e a economia têm 

reforçado mutuamente a suposição de que os limites da Natureza devem ser 

superados para gerar abundância e liberdade. (...) As maneiras como a 

Natureza renova as plantas são rejeitadas como muito lentas e “primitivas” 

(Mies e Shiva, 2021, p. 87). 

 

O corpo natural e o corpo feminino, portanto, são objetificados dentro de sociedades 

patriarcais, e sua “posse” e “conquista” retroalimentam a ideologia dominante, (re)produzindo-

se por meio tanto de práticas de desmatamento, uso excessivo da terra, contaminação e 

desrespeito à Natureza, quanto de atos de violências física e sexual contra meninas e mulheres. 

Essa discussão é sustentada por Parizi (2020, p.122), que afirma:  

 
Iemanjá personifica a Deusa Original, o Feminino Absoluto, de onde todas as 

coisas nascem, inclusive os Orixás. As coisas estão no ventre de Iemanjá, mas 

apenas enquanto possibilidade: elas precisam ser arrancadas de dentro da Mãe 

para passarem a existir na realidade. Esse o sentido de todos os estupros 

violentos que as Iabás passam em diversos mitos. 

 

Esse tipo de discurso (re)produz práticas que visam tirar da Natureza o que se quer, e 

descartar nela o que não mais tem serventia ao pátrio poder. Ao mesmo tempo é o discurso que 

usa o corpo feminino em prol do poder patriarcal enquanto lhe for útil.  

Períodos de guerra, por exemplo, saciam o desejo duplo de dominação, onde a “tomada” 

de território e a “tomada” de mulheres, por meio do estupro, ocorrem conjuntamente. A posse 

de territórios por povos ideologicamente patriarcais vem associada à “tomada de posse” de 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 51-56, dezembro, 2025 

 

 

 

mulheres. Um exemplo pode ser tirado do momento da invasão do continente americano por 

povos europeus, quando, o “comércio do poder” realizado entre os homens, ocorria por meio 

de trocas de terra e de mulheres, cuja posse simboliza o empoderamento: 

 
Na fantasia europeia, a América em si era uma mulher nua, sensualmente 

reclinada em sua rede, que convidava o estrangeiro branco a se aproximar. Em 

certos momentos, eram os próprios homens "índios" que entregavam suas 

parentes aos sacerdotes ou aos encomenderos em troca de alguma recompensa 

econômica ou de um cargo público. (Federici, 2023, p. 410)  

 

Kambeba (2023), fala sobre como, após as invasões às Américas, as mulheres indígenas 

passaram a ser alvo de vingança entre comunidades, devido à venda de informações realizadas 

entre os homens indígenas e os invasores portugueses e espanhóis. Elas passaram a ser 

sequestradas e violentadas como vingança e demonstração de poder. 

A construção da sociedade brasileira está embebida em práticas de violência de gênero, 

sobretudo contra mulheres não brancas, onde a hegemonia branca, masculina, fundamentada 

em doutrinas religiosas androcêntricas e heteronormativas mantem o discurso dominante. 

Segundo Gonzales (2020, p.50): 

 

“Os “casamentos inter-raciais” nada mais foram do que o resultado da 

violentação de mulheres negras por parte da minoria branca dominante. E esse 

fato daria origem, na década de 1930, à criação do mito que até os dias de hoje 

afirma que o Brasil é uma democracia racial. Gilberto Freyre (...) é seu 

principal articulador, com sua teoria do lusotropicalismo” segundo a qual “os 

portugueses foram superiores aos demais europeus em suas relações com os 

povos colonizados porque não eram racistas. Daí o processo de miscigenação 

ocorrido no Brasil e a harmonia racial que o caracteriza. Todavia, o que Freyre 

não leva em conta é que a miscigenação se deu às custas da violentação da 

mulher negra”. 

 

O desvelar desse fato foi corroborado em maio deste ano com a publicação na revista 

Science de um estudo genético da população brasileira realizado por Nunes et al. (2025 apud 

Guimarães, 2025). Essa pesquisa concluiu que sua formação é resultado de constantes estupros 

contra mulheres indígenas e africanas escravizadas, onde a linhagem paterna da genética 

populacional é predominantemente europeia (71%), enquanto a materna carrega 42% de 

ancestralidade africana e 35% de indígena.  

Discursivamente tem-se o processo de objetificação que possibilita um reforço e uma 

reafirmação do poder masculino, atrelado à sua virilidade, a qual é sinônimo de poder, não 

podendo, portanto, ser extirpado da memória que alicerça o sistema. Esse poder foi o motivo 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 52-56, dezembro, 2025 

 

 

 

para que, durante a Primeira Guerra Mundial, os bordéis fossem autorizados a funcionar com o 

propósito de “satisfazer” os militares (Roberts, 1992 apud Afonso & Scopinho, 2013). 

Empodera-se o homem quando este “toma” para si o corpo feminino, da mesma forma que 

“toma” um território. É o discurso do domínio, da invasão, tão naturalizados no funcionamento 

da ideologia patriarcal, nos sentidos que se (re)produzem em práticas distintas. Portanto, tanto 

a “tomada” da mulher pelo homem o empodera, como também o faz a conquista de um território 

e o estabelecimento de uma nova pátria, mantida às custas de corpos femininos posicionados 

sob seu domínio.  

Esse sentido é (re)produzido em Mar Morto na sequência que mostra o “rito de passagem” 

do personagem masculino Guma:  

 

Uma noite, porém, o velho Francisco deixou uma mulata no saveiro na sua 

ausência (...) Gritos de orgulho saíam do peito de Guma (...) Ele era homem, 

dobrara uma mulher aos seus pés. Agora já podia sair com o Valente pelos 

portos todos, sozinho como um verdadeiro mestre de saveiro. (Amado, 2012, 

p. 37) 

 

 

O segmento faz o uso do termo ‘mulata’, não podendo passar despercebido da análise por 

não estar dissociado das formações imaginárias associadas à mulher dentro da visão colonial 

racista. Importante analisar aqui a questão da exploração sexual da mulher negra no Brasil como 

objeto de “iniciação sexual” por parte de meninos brancos, como denuncia Lélia Gonzales 

(2020). A autora evidencia como essa “iniciação” encontra-se inserida na estrutura social 

brasileira às custas de mulheres negras, as quais passam a ser contratadas pela família branca 

para além da realização dos trabalhos domésticos.  

A sequência também incentiva uma análise da mulher que foi “deixada” como um 

“presente” no saveiro, cujo nome parece não importar, que “se dobrou” aos pés de um homem, 

não para ter seu corpo “usado” para “empoderar o masculino”, que, ao experienciar sua 

virilidade, torna-se capaz de velejar, desbravar e conquistar por conta própria. De acordo com 

Pereira (2014), que aborda questões sobre prostituição e sexualidade, o prazer sexual representa 

um meio de aquisição de poder. 

Esse discurso da tomada de corpos femininos para a sustentação do pátrio poder 

encontra-se ainda presente em áreas de conflito. A ONU Mulheres, no Dia Internacional pela 

Eliminação da Violência contra as Mulheres, resgata como os crimes de estupros foram e ainda 

são cometidos em regiões de guerra: 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 53-56, dezembro, 2025 

 

 

 

 

A violência sexual e o estupro também foram usados contra mulheres e 

meninas como uma ferramenta em conflitos, como na guerra na Bósnia e 

Herzegovina e Ruanda. Em Mianmar, onde mais de meio milhão de rohingya 

fugiram do país, estupros e outras formas de violência sexual foram usados 

como parte dos esforços para deslocar as populações. Na Síria, a violência 

sexual tem sido usada para extrair informações das mulheres e coagir a 

rendição de parentes do sexo masculino2. 

 

 

A invasão de território e o estupro representam práticas materializadas pelo discurso que 

empodera o invasor, (re)produzindo formações ideológicas patriarcais que se sustentam ao 

objetificarem e subjugarem tanto a terra, quanto mulheres e crianças para centralizarem o poder. 

Não à toa, a expressão “mulheres e crianças” é muito utilizada em situações de guerra, onde a 

mulher é colocada em uma mesma situação que uma criança, sendo considerada, nesses casos, 

tão vulnerável quanto ela. De fato, dentro de estruturas sociais patriarcais a mulher é colocada 

em uma situação de vulnerabilidade, tornando-se social e discursivamente uma vítima em 

potencial. O uso da expressão “mulheres e crianças” surte efeitos de sentido que permitem tanto 

a continuidade desse processo de exploração, quanto sua interrupção.  

No entanto, para que essa interrupção seja possível, é importante evidenciar que essa 

vulnerabilidade não é natural da mulher, mas sim uma consequência de práticas violentas 

materializadas pela ideologia dominante. A vulnerabilidade só existe quando alguém ou algum 

processo ou fenômeno é capaz de vulnerabilizar. A expressão “mulheres e crianças”, quando 

posta em análise, possibilita deslocamentos de uma preconcepção em relação à fragilidade e à 

inocência femininas, frutos tão somente de processos discursos.  

A Organização para o Desenvolvimento Sustentável (ODS) afirma que um mundo 

sustentável não é possível enquanto houver práticas de repressão e violência contra mulheres e 

meninas (United Nations, 2025), o que corrobora com a relação existente entre as práticas de 

violência contra as mulheres e as práticas de violência contra o meio ambiente, as quais 

contribuem para as mudanças climáticas. 

 

Considerações finais 

A análise discursiva de obras literárias pode ajudar a desvelar formações ideológicas 

 
2 Disponível em: <ONU Mulheres pede posicionamento contra o estupro no Dia Internacional pela Eliminação 

da Violência contra as Mulheres – ONU Mulheres> Acesso em 18 nov. 2025 

https://www.onumulheres.org.br/noticias/onu-mulheres-pede-posicionamento-contra-o-estupro-no-dia-internacional-pelo-fim-da-violencia-contra-as-mulheres/
https://www.onumulheres.org.br/noticias/onu-mulheres-pede-posicionamento-contra-o-estupro-no-dia-internacional-pelo-fim-da-violencia-contra-as-mulheres/


Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 54-56, dezembro, 2025 

 

 

 

que se encontram naturalizadas, e que, por isso, permitem uma contínua (re)produção de 

discursos hegemônicos. Permite compreender como a estrutura social foi sendo moldada, e os 

sentidos por trás de dizeres filiados à ideologia dominante.  

Trechos que descrevem a origem das águas a partir do corpo de Iemanjá, em Mar Morto, 

nos possibilitou confirmar essa relação existente entre os imaginários associados à mulher e à 

Natureza, e como as sociedades ideologicamente patriarcais exploram ambas a partir da 

(re)produção de sentidos que tendem à objetificá-las de maneira similar. No entanto, há sempre 

possibilidades de mudança, pois, segundo Pêcheux (2006), o discurso enquanto acontecimento 

encontra-se entre uma memória e uma atualidade, estando sempre sujeito a atualizações.  

Segundo Nogueira (2023), as principais e mais tradicionais casas de candomblés do 

Brasil foram fundadas por mulheres, nas quais a liderança feminina é não só valorizada como, 

durante algum tempo, a única possível. Ele afirma que ainda hoje o exercício do poder feminino 

é bastante comum nos cultos afros. Sendo assim, as religiões de matriz africana representam 

uma forte resistência contra o discurso colonial patriarcal, proporcionando a difusão de seus 

conhecimentos, e tendo Iemanjá como seu maior símbolo de resistência, sendo adorada para 

além das fronteiras da religiosidade, e posicionada como uma forte representação das águas no 

mundo natural para pessoas de diferentes crenças.  

Acreditamos que análises como esta possam ajudar nessa resistência, por meio da 

atualização de sentidos que contribuem para uma sociedade mais igualitária, onde o respeito 

amplo às mulheres e ao meio ambiente possa se tornar uma realidade, mitigando práticas de 

violência de gênero e de devastação ambiental, proporcionando uma desaceleração das 

mudanças climáticas. 

 

Referências 

 

AFONSO, M. L., Scopinho, R. A. Prostituição: uma história de invisibilidade, 

criminalização e exclusão. Seminário Internacional Fazendo Gênero 10 (Anais Eletrônicos), 

Florianópolis, 2013. 

AMADO, J. Mar Morto. Posfácio Ana Maria Machado – 1ªed – São Paulo: Companhia das 

Letras, 2012.  

 

ALTHUSSER, Louis. Aparelhos ideológicos de Estado – 18 ed. – Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 2024. 

 

DAROZ, E. P., Garcia, D. A., Sousa, L. M. A. Deusa e/ou bruxa? Uma análise dos dizeres 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 55-56, dezembro, 2025 

 

 

 

sobre o feminino ontem e hoje. Caderno Espaço Feminino, Uberlândia, MG, v.32, n.1. 2019.  

 

FEDERICI, Silva. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. 2. Ed. – São 

Paulo: Elefante, 2023. 

 

GONZALES, L. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e 

diálogos. 1. Ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

 

GUIMARÃES, Maria. DNA revela um retrato mais detalhado da população brasileira: 

Revista Pesquisa Fapesp. Maio 2025. Disponível em: <DNA revela um retrato mais 

detalhado da população brasileira : Revista Pesquisa Fapesp> Acesso em: 18 nov. 2025. 

 

KAMBEBA, M. W. De almas e águas kunhãs. 1. ed. São Paulo: Editora Jandaíra, 2023. 

 

LUGONES, M. Colonialidade e Gêneros. In Pensamento feminista hoje: perspectivas 

decoloniais / organização e apresentação Heloisa Buarque de Hollanda; autoras Adriana 

Varejão... [et al.]. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. 

 

MIES, M., Shiva, V. Ecofeminismo. Trad. Carolina Caires Coelho. Belo Horizonte: Editora 

Luas, 2021. 

 

NOGUEIRA, L. C. Em busca da libertação: o papel da mulher na história das religiões 

afro-brasileiras. Revista Mosaico, v. 16, p. 125-140, 2023. 

 

NUNES, K, et. al. Admixture’s impact on Brazilian population evolution and health. 

Science. Vol 388, Issue 6748, 2025. 

 

ONU Mulheres pede posicionamento contra o estupro no Dia Internacional pela Eliminação 

da Violência contra as Mulheres. ONU Mulheres, 25 nov. 2019. Disponível em: <ONU 

Mulheres pede posicionamento contra o estupro no Dia Internacional pela Eliminação da 

Violência contra as Mulheres - ONU MulheresONU Mulheres>. Acesso em: 17 jul. 2025. 

 

ORLANDI, E. Análise de Discurso: princípios e procedimentos. 13ª ed. Campinas, SP: 

Pontes Editores, 2020.  

 

OYĚWÙMÍ, O. A invenção das mulheres: construindo um sentido africano para os 

discursos ocidentais de gênero. – 1. Ed. – Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.  

 

PARIZI, V. G. O livro dos Orixás: África e Brasil. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 268 p. 

2020.  

 

PÊCHEUX, M. Análise automática do discurso (AAD-69). In Por uma análise automática 

do discurso: uma introdução à obra de Michel Pêcheux. Gadet, F. & Hak, T. (org.). Tardução: 

Bethania S. Mariani et al. – 5ª ed. – Campinas, SP: Editora da Unicamp, [1969] 2014a. 

PÊCHEUX, M. Língua, “linguagens”, discurso In Análise de Discurso: Michel Pêcheux. 

Textos Selecionados, Eni Puccinelli Orlandi (org.) – Campinas, SP: 4ªed. – Pontes Editores, 

[1971] 2014b. 

https://revistapesquisa.fapesp.br/dna-revela-um-retrato-mais-detalhado-da-populacao-brasileira/
https://revistapesquisa.fapesp.br/dna-revela-um-retrato-mais-detalhado-da-populacao-brasileira/
https://revistapesquisa.fapesp.br/dna-revela-um-retrato-mais-detalhado-da-populacao-brasileira/
https://revistapesquisa.fapesp.br/dna-revela-um-retrato-mais-detalhado-da-populacao-brasileira/
https://www.onumulheres.org.br/noticias/onu-mulheres-pede-posicionamento-contra-o-estupro-no-dia-internacional-pelo-fim-da-violencia-contra-as-mulheres/
https://www.onumulheres.org.br/noticias/onu-mulheres-pede-posicionamento-contra-o-estupro-no-dia-internacional-pelo-fim-da-violencia-contra-as-mulheres/
https://www.onumulheres.org.br/noticias/onu-mulheres-pede-posicionamento-contra-o-estupro-no-dia-internacional-pelo-fim-da-violencia-contra-as-mulheres/


Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1. n.14, p. 56-56, dezembro, 2025 

 

 

 

 

PÊCHEUX, M. O discurso: estrutura ou acontecimento. 4ªed – Campinas, SP: Pontes 

Editores, 2006.  

 

PÊCHEUX, M. Semântica e Discurso: uma crítica à afirmação do óbvio. Tradução: Eni P. 

Orlandi [et al.] – 2ª ed. – Campinas, SP: Editora da UNICAMP, [1975] 1995.  

 

PEREIRA, A. G. Estudos sobre prostituição - Uma revisão da bibliografia sobre o tema e 

sua inserção no campo dos estudos de gênero - REVISTA HISTÓRIA - Ano 5, v. 1, nº 1, 

2014. 

 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

 

STONE, M. Quando Deus era mulher. Trad. Ângela Lobo de Andrade – São Paulo: Goya, 

2022. 

 

UNITED Nations. Transforming our world: the 2030 agenda for sustainable 

development. Publisher: United Nations. 2015. Disponível em: <21252030 Agenda for 

Sustainable Development web.pdf>. Acesso em 14 mai. 2025.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://sdgs.un.org/sites/default/files/publications/21252030%20Agenda%20for%20Sustainable%20Development%20web.pdf
https://sdgs.un.org/sites/default/files/publications/21252030%20Agenda%20for%20Sustainable%20Development%20web.pdf

