
Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1, n.14, p. 57-63, dezembro, 2025 

 

 

 

 
 

DA DIFERENCIAÇÃO ECONÔMICA À INTEGRAÇÃO ECOLÓGICA: 

REFLEXÕES LITERÁRIAS E CULTURAIS SOBRE A SUSTENTABILIDADE 

INDIANA 

 

 

    Animesh Roy 

 

 
“A Terra tem recursos suficientes para satisfazer as necessidades de todos, 

mas não o suficiente para satisfazer a ganância de uma só pessoa.”  

Mahatma Ghandi 

 

Dita muito antes por Mahatma Gandhi, tal reflexão se refere ao desenvolvimento 

ambiental sustentável e da distribuição equitativa de recursos muito antes de tais termos se 

tornarem uma frase de efeito na linguagem comum. A declaração de Gandhi feita durante o 

período do colonialismo britânico expõe a grave depredação ambiental e econômica da Índia 

sob o domínio britânico e sobre como “o imperialismo económico de um único reino insular 

[manteve] o mundo “acorrentado”. Para compreender a sensibilidade ambiental da declaração 

de Gandhi, ela deve ser lida não apenas no contexto imediato da exploração econômica colonial 

pelos britânicos, mas também nos seus processos a nível micro, tais quais a  desigual alocação 

de recursos, a distribuição e os seus efeitos sobre os sujeitos em geral, um grande exemplo de 

deficiência econômica, que Amartya Sen argumenta em seu livro Poverty and Famines (1981) 

(Pobreza e Fome), a  grande fome no estado Bengala (1943). Sen argumenta que a  Grande 

Fome de Bengala, assim como as fomes na Etiópia de 1973 e 74 não se deveram principalmente 

à falta de abastecimento alimentar, mas em grande medida porque um grande número de 

pessoas não tinha direito legal à alimentação. Como um renomado economista sobre o bem-

estar,  ele é frequentemente reconhecido como a “consciência da sua profissão”. A sua 

intervenção em questões relacionadas a pobreza, a fome e a desigualdade inspirou os 

investigadores a voltarem a sua atenção para questões de bem-estar básico das populações  

referentes à questões sobre a pobreza, a fome, a saúde, o gênero e o meio-ambiente onde todos 

esses problemas estão interligados, especialmente no Sul Global. Essas questões  não só 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1, n.14, p. 58-63, dezembro, 2025 

 

 

 

constituem o núcleo dos Objetivos de Desenvolvimento Sustentável da ONU para 2030, mas 

também  que necessitam de séria consideração. 

Sen, ao contrário da maioria dos economistas do Norte, evitou que a sua proposta 

anterior de desenvolvimento através da 'formação de capital', objetivando a minimização da 

pobreza através do incentivo ao trabalho árduo, que deu origem a uma teorização juntamente 

com o economista Mahbub ul Haq,  os quais defendem o " Indíce de Desenvolvimento 

Humano" (1990). Essa teoria mais tarde se tornou a medida padrão para categorizar o 

desenvolvimento de uma nação nos relatórios de “desenvolvimento humano” da ONU. O fato 

de Sen ter retirado a sua posição inicial sobre o crescimento intensivo de capital é um reflexo 

do seu despertar para a forma como as supostas categorias universais do conhecimento 

científico moderno e do desenvolvimento económico, que foram basicamente os 

desdobramentos da Era do Iluminismo, não são universais, mas sim projectos do patriarcado 

ocidental moderno. 

No discurso presidencial na conferência de 2013 sobre a Sociedade Indiana para a 

Economia Ecológica, o orador Nilanjan Ghosh argumentou que, até à década de 1930, o foco 

principal da investigação econômica ocidental do século XX estava nas nações relativamente 

ricas. Foi só depois da Segunda Guerra Mundial que o foco mudou para os países da Ásia, 

África e América Latina e, mesmo assim, o desenvolvimento foi concebido principalmente nas 

linhas de formação de capital e crescimento do Produto Nacional Bruto (PIB)i. Aliás, o 

“Desenvolvimento” foi essencialmente um projecto pós-colonial, concebido e executado pelo 

Ocidente, um modelo de progresso baseado na ocidentalização das categorias econômicas – das 

necessidades, da produtividade e do crescimento, moldado nos moldes daqueles que o fizeram. 

Eles não tiveram  de passar pela história violenta do colonialismo e da extração intensiva de 

recursos. Os conceitos e categorias ocidentais de desenvolvimento econômico e utilização de 

recursos naturais  foram subprodutos da industrialização e do crescimento do capital durante o 

colonialismo. Esse crescimento foi essencialmente   baseado na violência intrínseca contra o 

poder de produção, criação e renovação da natureza e da diversidade que passaram a ser 

considerados universalmente normativos, totalmente diferente e inadequado ao contexto social 

dos povos dos países recentemente independentes do Terceiro Mundo. 

Esse projeto Não levou em conta a diferença entre subsistência e pobreza. Embora a 

compreensão cultural da subsistência implique a ideia de auto-abastecimento das necessidades 

básicas e não seja necessariamente um indicador de pobreza material como resultado da 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1, n.14, p. 59-63, dezembro, 2025 

 

 

 

desapropriação e da privação. Economicamente as considera como não participassem nos 

processos de mercado economico e não consumissem alimentos e recursos produzidos através 

da cadeia de abastecimento. Por sua vez, a economia ocidental, com os seus investimentos na 

reprodução capitalista, os considerou como pessoas atingidas pela pobreza numa sociedade em 

que de outra forma seria auto-suficientes, e como tal um remédio para o qual propôs a política 

de cultivo comercial que era muito mais intensiva em recursos e que levou à degradação dos 

processos de existência autoconfiantes e auto-renováveis. O raciocíneio de Ramachandra Guha 

(1989), historiador e ativista ambiental indiano, não está distante dessa perspectiva quando, em 

resposta à pergunta sobre a conservação da biodiversidade através do enquadramento ocidental, 

exclamou que a consequência social da promoção de um “sapato serve para todos os tipos de 

solução”, como seus idealizadores almejam são “é um  fato grave”. Argumentando a falácia da 

Índia ter subscrito um modelo ocidental de desenvolvimento pós-Independência, Guha salienta 

que “dada a densidade populacional do país e a fragilidade das ecologias tropicais, a Índia […] 

errou ao seguir o modelo de uso intensivo de energia, modelo de desenvolvimento econômico 

intensivo em capital e intensivo em recursos, iniciado pelo Ocidente. 

Quando o país se libertou do domínio britânico em 1947, deveria ter adotado um padrão 

de desenvolvimento mais ascendente, orientado para a comunidade e ambientalmente 

responsável.” (web) 

O “desenvolvimento” no sentido de acumulação de capital e comercialização da 

economia através da extracção de recursos naturais para a criação de excedentes de recursos e 

de lucro, ignorando o princípio da renovabilidade da natureza, reproduziu os problemas da 

pobreza e da expropriação.  

Se olharmos para os Objetivos de Sustentabilidade da ONU para 2030 dos indicadores 

de pobreza, alimentação, fome, saúde e igualdade de gênero, é essencial compreender-se que 

embora a realização de cada um destes objetivos individuais seja significativa, essas conquistas 

seriam impossíveis ou, na melhor das hipóteses, parciais se não analisarmos a relação complexa 

e sempre mutante entre eles, e como a política alimentar etnica em vários níveis. A economia 

ofuscou o trabalho das mulheres na cadeia alimentar, que de outra forma seriam as principais 

produtoras de alimentos da sociedade, porque as mulheres trabalham para o lar e não para o 

mercado. 

Apesar das mulheres desempenharem um papel fundamental na agricultura e na sua 

renovação e sustentabilidade, o seu trabalho tende a passar despercebido e não registado, uma 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1, n.14, p. 60-63, dezembro, 2025 

 

 

 

vez que trabalham principalmente nas esferas domésticas, para além da “fronteira da produção”. 

Ao tornar o trabalho das mulheres invisível na cadeia alimentar, tanto na produção como na 

preparação de alimentos, e ao considerá-lo inadequado, atrasado e antiquado, e acrescentando 

a isso despojando-as dos direitos de propriedade sobre terra e, portanto, do controle político dos 

recursos naturais, e deixando tudo para a economia de mercado, o agregado familiar e a 

comunidade tornaram-se, por sua vez, inseguros em termos alimentares e de saúde, juntamente 

com a degradação e destruição do meio-ambiente – a longo prazo problema incidirá sobre as 

mudanças climáticas.  

Embora Sen aparentemente dê prioridade ao bem-estar humano, evitar a “linha verde 

radical”  levou-o muitas vezes a ser acusado pelos seus colegas economistas de não 

compreender “a enorme transformação da paisagem ecológica da Índia nas últimas décadas 

como um fator na vida dos mais pobres do país”. ou mesmo que pudesse, também “só de 

passagem”. A sua relação com a preocupação ambiental é mais interessante do que parece. Ela 

é um reconhecimento das questões da fome, da segurança alimentar, da desnutrição e, portanto, 

da segurança da saúde pública através do enquadramento do meio- -ambiente. No seu ensaio 

de 1962 intitulado “Um Aspecto da Agricultura Indiana”, Sen argumentou como as explorações 

agrícolas indianas mais pequenas eram muito mais eficientes do que a agricultura 

industrializada. Os escritos posteriores de Sen reconheceram que a própria existência dos seres 

humanos é “totalmente dependente do meio ambiente” e  “nos preocuparmos com as exigências 

climáticas do desenvolvimento sustentável, é essencial para termos em mente o muito maior  e 

mais severo  quadro da dependência ambiental das vidas em geral e das vidas humanas em 

particular.” A compreensão de Sen sobre a sustentabilidade ambiental, particularmente no que 

se refere à Índia, inclui uma atitude responsável dos cidadãos de hoje na discussão da situação 

difícil da sociedade e do mundo em geral, algo que se estende para além das próprias vidas, um 

pensamento que tem um claro tom Tagoreano de humanismo mundial ou humanismo espiritual. 

A importância da teorização econômica elaborada por Sen para os objetivos da ONU 

para o desenvolvimento sustentável até 2030 para os países periféricos, especialmente a Índia, 

é que ela provoca tanto um debate acadêmico sério, quanto acomoda a necessidade de 

colaboração entre Norte-Sul e Sul-Sul  analisando as preocupações em nível comunitário e 

tentando sublinhar as preocupações sobrepostas sobre a pobreza, a fome e categorias como 

gênero e meio- ambiente, permanecendo aberto às possibilidades de mutabilidade entre cada 

um dos dezessete objetivos. 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1, n.14, p. 61-63, dezembro, 2025 

 

 

 

Curiosamente, os dezessete objetivos de pontos da Agenda 2030 para o 

Desenvolvimento Sustentável, adotados por todos os membros das Nações Unidas em 2015, 

concluem com a necessidade de uma parceria e cooperação global mais forte, e de reforçar a 

cooperação Norte-Sul e Sul-Sul que, embora lide com o meio-ambiente, a degradação ajudaria 

os países em desenvolvimento a alcançar um sistema comercial universal livre, justo e 

equitativo. Embora seja praticável adoptar uma agenda comum para lidar com as questões das 

alterações climáticas e do impensável a nível global, o conflito entre países reside 

principalmente em questões de custos e responsabilidades envolvidas na abordagem do desafio 

global, em vez de adaptar qualquer comportamento ambiental comum específico. Muitos países 

optam por não aderir aos critérios limitantes comuns estabelecidos para reduzir a degradação 

ambiental global que não reconhecem a trajetória do seu processo de desenvolvimento e a sua 

preparação para fornecer os recursos necessários para tecnologias amigas do meio-ambiente. 

Além disso, um argumento que tem frequentemente prejudicado a construção de um consenso 

comum sobre a sustentabilidade ambiental a nível global é a questão da amnésia histórica da 

exploração ambiental por parte dos países ricos, e de uma concomitante justiça ambiental. 

Além disso, um argumento que tem frequentemente prejudicado a construção de um 

consenso comum sobre a sustentabilidade ambiental a nível global é a questão da amnésia 

histórica da exploração ambiental por parte dos países ricos, e de uma concomitante justiça 

ambiental. Tais argumentos de depredação ambiental por parte dos países mais ricos no passado 

nas antigas colonias exigem algumas reparações pela sua histórica violação ambiental por parte 

dos países comparativamente mais pobres. Shashi Tharoor, o Ministro do Parlamento Indiano, 

explorou no seu livro Inglorious Empire: What the British did to India? (2017) (Império 

Inglório: O que os britânicos fizeram à Índia sobre como os britânicos) – “Eles drenaram a 

sociedade indiana dos seus recursos que normalmente teriam impulsionado o seu crescimento 

natural e desenvolvimento econômico”. Como a economia britânica não podia permitir uma 

representação quantificável da riqueza extraída da Índia, Tharoor acreditava que algum tipo de 

expiação moral seria suficiente para os pecados cometidos pelos antepassados do passado, uma 

versão que muitos dos seus críticos não subscrevem. Alguns deles,  Apontam para a 

incapacidade de Tharoor de compreender a materialidade do  colonialismo e o seu legado.  

Tharoor considera o colonialismo mais como um fenomeno moral do passado e, portanto, como 

a-histórico, em vez de um fenómeno com impacto contínuo na vida de milhões de pessoas. 

Contrário a Tharoor, Sen é cético em relação à exigência de reparações para expiar os erros do 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1, n.14, p. 62-63, dezembro, 2025 

 

 

 

passado. Para ele, em vez de remoer os erros do passado, é mais sensato virar a página do 

passado. Em vez disso, deveríamos estar mais conscientes da proporção desigual dos “bens 

comuns globais” – o conjunto de ar, água e outros recursos naturais que os países ricos 

partilham, resultante de diferenças históricas desiguais. De acôrdo com Sen, devemos ser 

cautelosos sobre apropriação contemporânea de recursos ambientais, “deve-se ter em conta na 

procura de um contrato plausível sobre como partilhar os encargos do controlo ambiental entre 

os diferentes países hoje”. Os argumentos de Sen precisam de ser lidos com atenção para 

problematizar a agenda da ONU sobre a cooperação global. Para além das questões de 

cooperação, os países ricos têm primeiro de reconhecer as divisões ou os conflitos de interesses 

e estar totalmente preparados para responder a questões sobre a partilha dos custos e benefícios 

de um ambiente melhor, tanto hoje como no futuro, e evitar isso seria pouco contribuir para o 

sucesso de tais eventos globais. Dito isto, os países mais pobres que falam abertamente das suas 

injustiças históricas deveriam pensar em formas alternativas para além do progresso econômico 

ocidental e ter a coragem de assumir a liderança. 

Mas, como um estudante de humanidades, vê a relevância e o significado da literatura, 

por exemplo, na compreensão da complexidade da crise ambiental global e, para ser mais 

preciso, no sucesso da Agenda 2030 da ONU para o Desenvolvimento Sustentável? Embora o 

Objectivo quatro vise proporcionar igualdade de acesso à educação acessível com a crença de 

que “a educação é um dos veículos mais poderosos e comprovados para o desenvolvimento 

sustentável”, como é que uma compreensão humanística do desenvolvimento sustentável 

influencia o mesmo? Em um momento em que o mundo luta arduamente para lidar com as 

ameaças da crise ambiental, há também um ar de crescente impaciência face à lentidão da 

resposta humana para impedir a crise, tanto a curto quanto a longo prazo. Apesar dos 

imaculados planejamentos científicos e técnicos a nível global, a preocupação com a crise 

ambiental geralmente não conseguiu arrastar o impacto que deveria ter causado. com muitos 

estudiosos do meio ambiente estarem preocupados com a possibilidade do problema estar 

atingindo o limite da irrecuperabilidade. Embora os problemas ambientais tenham sido 

geralmente considerados como tendo uma solução científica e técnica, e por vezes, no máximo, 

possam ser vistos como um desafio social, especialmente por estudiosos no campo da economia 

e da sociologia, as limitações das ciências naturais, técnicas e muitas vezes sociais são a sua 

incapacidade de abordar as ações humanas e a sua subjetividade, evitando assim o estudo do 



Rile/Jile – An International Peer 

Reviewed Journal 
BRA, v.1, n.14, p. 63-63, dezembro, 2025 

 

 

 

comportamento das partes interessadas mais significativas do processo global, cuja ação se 

acredita ser a principal responsável por tal pântano ambiental.  

Como tal, qualquer acção política para travar a catástrofe ambiental global e promover 

o desenvolvimento sustentável não tem conseguido gerar os recursos imaginativos que 

deveriam ter, algo que é essencial para repensar a relação homem/natureza. As humanidades 

ambientais servem para preencher esta lacuna através de uma sinergia transdisciplinar entre as 

ciências naturais, as ciências sociais e a literatura que permite uma compreensão mais 

abrangente da crise ambiental. Enquanto as ciências ambientais investigam as realidades 

materiais da crise ambiental, as humanidades ambientais investigam textos literários e culturais 

como histórias, símbolos, meios de comunicação, rituais e códigos quotidianos, legados 

históricos, filosofias, estruturas sociais, política e práticas económicas, a fim de explorar as 

maneiras como eles moldam a consciência ambiental individual e coletiva. 

Amitav Ghosh, em seu ensaio “Wild Fictions”, argumenta que “se há algo distintivo nos 

seres humanos, como espécie, consiste, acredito, em nossa capacidade de vivenciar o mundo 

por meio de histórias”. As ciências, particularmente a história natural, como a botânica, a 

zoologia, a geologia, etc., dirigem um olhar de escrutínio interpretativo concentrado para a 

cortina de sinais que é chamada de “dados”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
i Veja-se 


