
Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

O BILINGUISMO DOS JOVENS INDÍGENAS DA ETNIA SATERÉ-MAWÉ E O 

ENSINO DE LÍNGUA PORTUGUESA NA CIDADE DE PARINTINS-AM 

 

 

 

Autor: Eldio Costa Tavares – UEA 

Coautora: Edinelza Macedo Ribeiro- UEA 

Universidade do Estado do Amazonas-CESP-UEA 

 

 

 
RESUMO 

 

A presente pesquisa busca analisar como ocorre o processo do bilinguismo dos jovens 

indígenas da etnia Sateré-Mawé e a recepção da língua portuguesa no ensino médio em 

uma escola da rede estadual em Parintins-AM. A metodologia utilizada é de natureza 

qualitativa, pautada na ótica descritiva, exploratória e de campo. Como fundamentação 

teórica, os estudos de base antropológica em Ribeiro (1995), Bosi (1992), Rosa (2010) e 

autores etno-linguísticos e sociolinguísticos como Rodrigues (2000) e Tarallo (2007), 

Bartoni-Ricardo (2004) entre outros, foram fundamentais para que se chegasse à 

resolução do problema da pesquisa. Além de apresentar um perfil socioeconômico dos 

investigados, o estudo se propôs a verificar como os indígenas utilizam a língua Sateré 

Mawé no contexto escolar; se a prática metodológica do professor oportuniza espaços de 

interação e socialização entre seus pares; e a investigar quais as principais dificuldades 

encontradas pelos indígenas no contexto escolar. Os resultados mostram que a situação 

socioeconômica dos jovens é semelhante. A maioria sobrevive por meio de programas 

sociais do governo federal e da renda proveniente da agricultura e da pesca familiares. 

Com relação à fluência linguística, pode-se observar as dificuldades que os jovens têm 

em assimilar a língua portuguesa. Vez por outra não entendem o léxico da língua 

portuguesa e admitem ser dificultosa e longínqua da realidade linguística de sua cultura. 

A prática pedagógica utilizada pelos docentes em relação à cultura linguística dos alunos 

é defasada e inexiste valorização da língua Sateré-Mawé no espaço escolar. Enfim, faz-se 

necessária maior sensibilização diante da inclusão linguística dos estudantes indígenas 

pelas escolas da cidade de Parintins, haja vista que a própria Lei de Diretrizes e Base da 

Educação (LDB/1996) considera ser imprescindível proporcionar aos indígenas a 

recuperação de suas memórias históricas como forma de reafirmação de suas 

identidades étnicas e de valorização de suas línguas e ciências. 

 

Palavras-chave: Bilinguismo. Cultura Sateré-Mawé. 

ABSTRACT 

The present research seeks to analyse how the process of bilingualism of the young people of 

the ethnic group Sateré-Mawé and the reception of the Portuguese language in high school, in 

Parintins-AM. The used methodology was qualitative in nature. It was based on the 

descriptive perspectives. As a theoretical basis, the anthropological studies by Ribeiro (1995), 

Bosi (1992), Rosa (2010) and ethno-linguistic and sociolinguistic approaches such as those of 

Rodrigues (2000) Tarallo (2007) and Bartoni-Ricardo (2004), were fundamental for solving 

the research inquiries. In addition to presenting a socioeconomic profile of the investigated, 



2 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

the study aimed to verify how indigenous people use the Sateré Mawé language in the school 

context. In addition, it was questioned if the methodological practice of the teacher allows 

spaces of interaction and socialization among their students to investigate the main difficulties 

encountered by indigenous people in the school context. The results show that the 

socioeconomic situation of young people is similar. Majority survive through social programs 

of the federal government and income from family agriculture and fishing. Regarding to 

linguistic fluency, it was possible to observe the difficulties that young people have in 

assimilating the Portuguese language. Sometimes they do not understand the lexico of 

Portuguese language and admit Portuguese is a difficult language and distant from their 

linguistic reality and their culture. In general, the pedagogical practice used by the teachers in 

relation to the linguistic culture of the students is outdated and there is no appreciation for 

Sateré-Mawé language in the school context. In order to minimize the problems, it is 

necessary to increase the awareness about the linguistic inclusion of indigenous students in 

the fundamental education in the city of Parintins, according to the Pedagogical Laws and 

Guidelines to Primary and Secondary Education (LDB / 1996), which considers essential 

providing indigenous people the recovery of their memories as a way of reaffirming their 

ethnicandculturalidentities. 

 

Key words: Bilingualism. Sateré-Mawé Culture. 

 

 
INTRODUÇÃO 

 

O presente trabalho propõe-se a discutir a temática do bilinguismo dos jovens da etnia 

Sateré-Mawé no contexto do ensino médio em escola da rede pública de Parintins-AM. A 

escolha do tema partiu da necessidade de se realizar estudo sobre os alunos bilíngues 

indígenas e suas dificuldades em comunicar-se no âmbito escolar e, dessa forma, mostrar a 

relevância da pesquisa no campo linguístico na cidade de Parintins. 

Nesse sentido, considerando a importância da motivação para um bom 

desenvolvimento do ensino-aprendizagem dos alunos indígenas, o presente trabalho buscou 

responder à seguinte pergunta: como ocorre o processo de bilinguismo dos jovens indígenas 

da etnia Sateré-Mawé no ensino-aprendizagem da língua portuguesa em escola da rede 

estadual do ensino médio na cidade de Parintins-AM? 

Esse processo de adaptação linguística é nomeado por Barreto como bilingualidade e 

“[...] representa os diferentes estágios de bilinguismo, pelos quais os indivíduos, portadores na 

condição de bilíngue, passam na sua trajetória de vida.” (BARRETO, 1988, p. 128). 

Para responder à pergunta central do estudo, estabeleceu-se como objetivo geral: 

analisar como ocorre o processo do bilinguismo dos jovens indígenas da etnia Sateré-Mawé e 

o ensino de língua portuguesa. Dessa forma, originaram-se os seguintes objetivos específicos: 

a) verificar a adaptação socioeconômica e linguística dos alunos indígenas dentro e fora do 

contexto escolar; b) avaliar o rendimento do ensino-aprendizagem da língua portuguesa dos 



3 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

indígenas em sala de aula; e c) observar se a prática pedagógica do professor valoriza os 

saberes linguístico e cultural dos indígenas. 

Para que os objetivos propostos fossem alcançados, foi desenvolvida pesquisa com 

método de abordagem fenomenológico (GIL, 2010), de natureza qualitativa (LÜDKE; 

ANDRÉ, 2014), tendo como método de procedimento a pesquisa de campo. 

A relevância social pode refletir na possibilidade de melhoria e afirmação de políticas 

educacionais voltadas à juventude indígena Sateré-Mawé. Este estudo objetiva traçar, em 

linhas gerais, a necessidade de se repensar a educação indígena na cidade de Parintins. A 

língua Sateré-Mawé é construtora da sociedade parintinense, assim como nos estudos de Rosa 

(2010), em que o autor teoriza sobre o idioma crioulo na sociedade cabo-verdiana como 

construção identitária dessa sociedade do continente africano. Essa sociedade passou também 

pelo processo de colonialismo de Portugal. Rosa (2010) argumenta que esse processo de 

bilinguismo cabo-verdiano é uma questão sócio-histórica, que tem sua ruptura no ambiente 

escolar, e que os habitantes de Cabo-Verde reconhecem e revitalizam sua cultura linguística. 

Inspirada nos estudos de Rosa (2010), esta pesquisa foi construída com viés 

sociolinguístico de modo a compartilhar um pouco da cultura linguística dos estudantes 

Sateré-Mawé. 

O presente trabalho divide-se em introdução; exposição de procedimentos 

metodológicos; e discussão de eixos fundamentais para a compreensão do tema, a saber: 

breve histórico da dualidade da língua do colonizador opressor/oprimido; a sociolinguística 

como apoio no reconhecimento das línguas nativas; e a cultura linguística Sateré-Mawé. 

Enfim, os esforços demandados nesta pesquisa soam como desafios, haja vista que  

esta temática é pouco estudada pela comunidade acadêmica local, que não enxerga com olhos 

de pesquisa científica um fenômeno próximo. Nesse sentido, este trabalho presta-se a 

contribuir para a continuidade de debates, inclusive com sugestões de desenvolver sólidas 

políticas educacionais para todos os indígenas que buscam aprimorar seus estudos, quer em 

suas aldeias ou fora delas. 

1 METODOLOGIA 
 

A presente pesquisa foi desenvolvida a partir de abordagem de natureza qualitativa 

(GODOY, 1995). Essa abordagem é importante neste estudo por admitir um conjunto de 

métodos cujas características vão ao encontro do processo da pesquisa exploratória. Exemplo 

disso é a adoção do método etnográfico, que oportunizou a realização de breve análise 



4 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

descritiva da comunidade indígena Sateré Mawé no que diz respeito aos contextos 

socioeconômico e cultural (LAKATOS; MARCONI, 2010, p. 94). 

Nesse contexto de discussão, a pesquisa fenomenológica obteve papel preponderante 

no que diz respeito à oportunidade de interpretação a partir dos objetivos específicos, quando 

se pretendeu fazer breve diagnóstico para entender a trajetória dos estudantes Sateré-Mawé ao 

ingressarem nas escolas urbanas da cidade de Parintins, bem como suas experiências no 

espaço escolar, ou seja, procurou-se entender o fenômeno “[...] tal como se apresenta... [...] o 

que aparece, e não o que se pensa ou afirma a respeito.” (GIL, 2010, p. 39). 

Neste estudo foi utilizado o método de procedimento de observação participante como 

forma de subsidiar a coleta de dados, a partir da aplicação de entrevista semiestruturada aos 

sujeitos da pesquisa, abordando os seguintes itens: condições socioeconômicas, razão pela 

qual os alunos vieram estudar na cidade, fluência na fala e compreensão da língua portuguesa, 

assimilação dos conteúdos de língua portuguesa em sala de aula, opinião dos alunos sobre a 

prática do professor em sala, língua mais fácil para estudar os conteúdos em sala de aula e a 

importância da língua Sateré-Mawé para os alunos. 

A amostragem foi realizada de forma aleatória junto a seis estudantes indígenas que 

cursam o 1º, 2º e 3º anos do ensino médio regular no turno vespertino, do sexo masculino, da 

etnia Sateré-Mawé e oriundos de comunidades indígenas interioranas, bem como de escola 

estadual de ensino médio situada na rua Itacoatiara, no bairro de Nossa Senhora de Nazaré, na 

cidade de Parintins. Esse educandário funciona nos três turnos, abarcando o ensino 

fundamental do 5º ao 9º anos no turno matutino, as séries do ensino médio regular no 

vespertino e a modalidade EJA no turno noturno. Os resultados serão apresentados em 

quadros com a transcrição das falas dos estudantes (BARDIN, 1979), os quais receberam 

nomes fictícios. 

2 FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 
 

No contexto inicial da presente pesquisa é traçada breve conjuntura histórica da 

dualidade da língua do colonizador opressor/oprimido como forma de entender as questões 

que envolvem o bilinguismo. Na sequência, discutem-se questões ligadas aos estudos 

linguísticos e sociolinguísticos como forma de evidenciar o reconhecimento das línguas 

nativas. Nesse sentido, realiza-se discussão sobre a cultura linguística Sateré-Mawé, 

apresentando as modalidades de ensino nas comunidades indígenas do rio Waycurapá. As 

abordagens do ensino da língua portuguesa aos indígenas do ensino médio não têm a 

finalidade de esgotar as discussões de seus significados e possibilidades teóricas, mas têm o 



5 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

papel, nesta pesquisa, de resgatar as inter-relações existentes e contribuir com estratégias de 

resgate da língua nativa Sateré-Mawé. 

 

3.1 BREVE HISTÓRICO DA DUALIDADE DA LÍNGUA DO COLONIZADOR 

OPRESSOR/OPRIMIDO 

 

A construção linguística de um povo é desenvolvida de geração em geração, sendo sua 

identidade, sua religião, suas competências sociodiscursivas, suas organizações social e 

política. Esse cenário era condição na história primeva dos povos originários dessa terra 

“brasis”. Um povo autônomo, vigoroso, guerreiro e construtor de seus próprios legados 

cultural e linguístico (FREYRE, 1998). Mas a história milenar desses povos cairia em 

desgraça por conta de um suposto erro de navegação do homem branco. 

Os viajantes lusitanos, ao avistarem terra firme, deram início ao encontro fatal entre 

dois mundos. Freyre, em sua pesquisa antropológica, afirma que “[...] com a intrusão europeia 

desorganiza-se entre os indígenas da América a vida social e econômica, como também, o 

equilíbrio nas relações do homem com a natureza.” (FREYRE, 1998, p. 26). A questão 

retratada no excerto diz respeito à relação antagônica do europeu invasor e a cultura nativa do 

povo colonizado. 

Ribeiro (1995) discute, no contexto de seus estudos antropológicos, acerca da 

construção identitária do Brasil. O autor narra o encontro de dois mundos desconhecidos, 

evidenciando o alívio e ao mesmo tempo a ambição do povo proveniente do além-mar quando 

avistara terra firme. Em contrapartida, mostra o nativo a se maravilhar em sua curiosidade 

cautelosa ao contemplar os navegantes em suas caravelas. 

De acordo com Ribeiro (1995), o encontro deu-se ali mesmo na praia. Os donos da 

terra muito amistosos em receber os desconhecidos, que, por sua vez, os julgaram seres 

primitivos e selvagens em suas concepções de povo dominante e detentor do conhecimento 

progressista, moral e tecnológico. 

Os eventos que sucederam a fajuta recém-descoberta da terra “indiana” vêm a ser a 

desastrosa colonização e a forçosa domesticação do nativo, conforme afirma Bosi: 

 

O traço grosso da dominação é inerente às diversas formas de colonizar e, quase 

sempre, as sobredetermina. Tomar conta de, sentido básico de colo, importa não só 

em cuidar, mas também em mandar. Nem sempre, é verdade, o colonizador se verá 

a si mesmo como a um simples conquistador; então buscará passar aos descendentes 

a imagem do descobridor e do povoador, títulos a que, enquanto pioneiro, faria jus. 

(BOSI, 1992, p. 6). 



6 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

Evidentemente que o invasor, após aniquilar e subjugar os nativos, escreve a história a 

seu bel-prazer, repassando sua versão para a posterioridade, incluindo inverdades acerca do 

domínio massacrante da terra a qual se instalou intrusa e vilmente. Não lhes importa se esta 

era habitada ou não. Em sua percepção cultural e pseudo-religiosa, os descobridores têm a 

visão de construtor de uma nova civilização a ser criada em lugar inóspito. Segundo Silva, 

“[...] gradativamente, a escravização particular do índio ganha terreno nos interesses reais e 

religiosos.” (SILVA, 2004, p. 88). Esse processo de aculturação, tanto no campo cultural 

como no religioso, fez parte do etnocídio dos povos nativos, meramente por conquista e poder 

do continente europeu. 

Bosi, ao citar Freire (1998) em seus argumentos a respeito da colonização  

(colonizador x colonizado), a entende como processo pacífico por parte dos nativos e a 

classifica como uma espécie de “[...] processo de feliz aclimação e solidariedade cultural” 

(BOSI, 1992, p. 24) quando aplicada aos contatos entre colonizadores e colonizados. Nessas 

condições, a historicidade da colonização sempre foi o processo de transformar o nativo na 

figura do “bom selvagem”, de obter mão de obra para exploração e apropriação indevidas 

pelo invasor português dos bens naturais que a terra produzia na época do “pós- 

descobrimento”. Perpassando questões históricas contundentes da invasão, desrespeito e 

saque da terra Tupi, faz-se necessário entrar no tema da descaracterização da língua-mãe dos 

povos originários e imposição opressora da língua portuguesa a eles (BOSI, 1992). 

Colocando em destaque o que Ribeiro argumenta sobre a condição linguística dos 

nativos: 

 

[...] apesar da unidade linguística e cultural que permite classificá‐los numa só 

macroetnia, oposta globalmente aos outros povos designados pelos portugueses 

como tapuias (ou inimigos), os índios do tronco tupi não puderam jamais unificar‐se 

numa organização política que lhes permitisse atuar conjugadamente. (RIBEIRO, 

1995, p. 32). 

 

O português não introduziu linguagem tecnológica aos nativos, pois eles já possuíam 

vasta linguagem oral, mas que foi impedida de chegar a seu ápice discursivo pela invasão 

lusitana. 

Nessa mesma linha de pensamento, o estudioso cabo-verdiano Rosa evidencia que: 

 
De uma perspectiva histórica, uma das situações de colonialismo mais insidiosas é a 

forma como a ideologia colonial, encoberta por uma ideologia de supremacia 

branca, funcionou ao longo do tempo para mistificar a verdadeira natureza da 

dominação linguística e da opressão, mesmo perante aqueles que de outra forma 

defenderiam o nacionalismo como meio de libertação. (ROSA, 2010, p. 29). 



7 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

Em relação ao tema desta pesquisa, Rosa (2010) aborda realidade semelhante a dos 

indígenas do Brasil. No contexto de Cabo Verde como país de população organizada nos 

moldes tribais, havia uma língua que foi expropriada pelo invasor europeu e a que lhes foi 

imposta, como diz o seguinte excerto: “[...] de facto o discurso relativo das línguas africanas 

com as línguas colonizadoras tem reflectido uma posição dicotômica.” (ROSA, 2010, p. 26). 

Essa problemática dicotômica em relação à língua opressor/oprimido dá-se de maneira 

distinta no contexto da população cabo-verdiana, haja vista que parte da população é a favor 

do uso da língua dos colonizadores para poder comunicar-se com o mundo exterior. 

Por outro lado, há os que são a favor do uso e desenvolvimento da língua nativa fora 

dos padrões linguísticos coloniais, para revitalização e resgate da cultura local. De acordo 

com Freire, “[...] nessas condições históricas, sociais e linguísticas, a nova comunidade de fala 

não foi construída, como ocorreu em quase todos os sistemas coloniais, em base à língua do 

colonizador.” (FREIRE, 2008, p. 207). 

O processo de dominação linguística do invasor europeu teve auxílio do estratagema 

da “língua de contato”, que utilizava idioma baseado na língua geral falada pelos indígenas – 

o Nheengatu. Nesse processo histórico ocorreu uma situação de multilinguismo com os povos 

indígenas, uma espécie de bilinguismo. 

Salgado conceitua bilinguismo como “[...] termo usado para a situação em que o 

indivíduo fala uma ou mais línguas. Geralmente a língua materna do falante, ou sua primeira 

língua, é uma das duas línguas que o fazem bilíngue.” (SALGADO, 2008, p. 142). 

As observações teóricas acima não se destacam apenas nas discussões históricas 

acerca da língua do opressor/oprimido, mas buscam fazer conexão com os estudos no campo 

linguístico. 

 

3.2 SOCIOLINGUÍSTICA: BREVE HISTÓRICO E IMPORTÂNCIA NO 

RECONHECIMENTO DAS LÍNGUAS NATIVAS 

 

Foi no início do século XX que começaram a germinar as sementes que viriam, depois 

de cerca de meio século de domínio de correntes estruturalistas, a florescer e dar frutos no 

terreno fecundo da área de estudos da linguagem, dando origem à sociolinguística. Assim é 

que, a partir da década de 1960, como herança de Meillet (1948), volta a ganhar força a noção 

de língua como fato social dinâmico, cuja variação é explicada pela mudança social, por 

forças externas. E como herança de Bakhtin (2010), renova-se a perspectiva de que a língua é 

um fenômeno social cuja natureza é ideológica. 



8 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

A sociolinguística estuda a língua como fenômeno social, a partir de suas relações com 

a sociedade, ou seja, as variações linguísticas. O próprio termo sociolinguística remete à ideia 

de a língua ser social, ao regaste e ao entendimento das variantes linguísticas. 

Para Tarallo (2007), toda pessoa que se propõe a pesquisar o fenômeno das variantes 

linguísticas autodenomina-se sociolinguista e, nas últimas décadas, a pesquisa sociolinguística 

tem se intensificado com o objetivo de integrar e resgatar variações, dialetos e línguas nativas 

de determinada região. 

A questão do reconhecimento da língua nativa no Brasil é alvo de muitas contradições, 

pois ainda se privilegia o léxico português e suas variantes regionais, excluindo as matrizes 

linguísticas negras e indígenas, sendo esta última bastante presente na constituição do idioma 

vigente, exemplo disso é a língua Sateré-Mawé. 

Tarallo corrobora que “[...] o fato linguístico, o dado de análise, é ao mesmo tempo a 

base para o estudo linguístico: o acervo de informações para fins de confirmação ou rejeição 

de hipóteses antigas sobre a língua e também para o levantamento de novas hipóteses.” 

(TARALLO, 2007, p. 18). 

Na perspectiva da sociolinguística, o ser humano é, por natureza, plurilíngue (usa 

diversas línguas). E mesmo quando se usa somente a própria língua, esta se apresenta de 

diversos modos, por exemplo: em casa, usa-se o idioma familiar mais informal e 

descompromissado com a gramática; na escola, usa-se a língua de maneira mais coesa e 

gramatical, mas que sofre interferências dinâmicas quando se interage com colegas, 

professores e outras pessoas que trazem modos diferentes de usá-la. Isso acontece em 

qualquer língua, seja o português brasileiro ou indígena. As línguas são aglomerado de níveis 

de expressão, atestando que nenhuma comunidade de fala é inteiramente homogênea. De fato, 

cada falante é, ao mesmo tempo, usuário e agente modificador de sua língua, nela imprimindo 

marcas geradas pelas novas situações com que se depara. 

 

3.3 A CULTURA LINGUÍSTICA SATERÉ-MAWÉ 

 
Segundo Rodrigues (2000), a língua Sateré-Mawé está ligada diretamente ao tronco 

Tupi. Fernandes (1989) reitera essa afirmação em seus estudos etno-históricos que assinalam 

vasta migração da etnia Tupinambá tanto para a região sul quanto para o oeste e, 

mencionando ainda a região amazônica. Na obra do referido autor, observa-se o registro do 

contato dos missionários com os grupos Tupi, na Ilha de Tupinambarana (atual Parintins), no 

século XVII, e aponta que o grupo teria desaparecido, integrando-se às populações locais 

mediante casamentos (FERNANDES, 1989, p. 53 apud ALVAREZ, 2009, p. 17). 



9 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

A organização social da etnia Sateré-Mawé está agregada à tradição cultural, sendo 

esta organizada em clãs, cada um com sua representatividade política. Essa dinâmica político- 

sociocultural é evidenciada nos cantos de guerras e ritos de passagem, orientando o indivíduo 

Sateré a compreender sua visão de mundo, a importância de sua tradição cultural e o valor 

linguístico, que é revitalizado quando transferido às gerações posteriores. Alvarez (2009) 

revela em sua pesquisa que os ritos de passagem funcionam como mudança de status de 

criança para a categoria de jovem, o qual passará a ser caçador, chegando ao nível de 

guerreiro, com participação ativa e efetiva na tribo, podendo, assim, casar e constituir família. 

Uma das tradições culturais dos Sateré-Mawé é o waraná usado como símbolo identitário, 

que aparece em diferentes tipos de registros, como por exemplo: o mito do waraná; consumo 

ritual do waraná no çapó; canto do waraná; a tradição no sentido hermenêutico do termo; 

waraná como símbolo-raiz do povo Sateré-Mawé (ALVAREZ, 

2009). 

Para os Sateré-Mawé, o waraná não é apenas um termo místico no campo espiritual 

realizado como ritual. O waraná é indicador histórico da genealogia dessa etnia. Como o  

povo Mawé é dividido em clãs, sendo estes representados por animais da floresta amazônica, 

surge como mito cosmogônico dos Sateré-Mawé a figura feminina Uniawasap, que segundo a 

tradição oral dos Mawé, morava em um bosque sagrado com seus irmãos. A narrativa lendária 

diz que certo dia Uniawasap engravidou de uma cobra. Seus irmãos, temendo que a jovem 

fosse morar com a cobra, pois Uniawasap era detentora da harmonia e do conhecimento no 

bosque sagrado de Tupã, resolvem matar a criança após seu nascimento. Feito isso, 

Uniawasap, desconsolada pela morte do filho, enterra-o fora do bosque sagrado. Tupã 

compadece-se dela e faz brotar uma planta cujos frutos assemelham-se a olhos humanos. 

Desde então, os Sateré-Mawé apropriaram-se do efeito medicinal da waraná (ALVAREZ, 

2009). 

 

3.4 MODALIDADES DE ENSINO NAS COMUNIDADES SATERÉ-MAWÉ DO RIO 

WAYCURAPÁ 

 

As macrorregiões indígenas Andirá e Marau, situadas na região do rio Waycurapá, são 

referências nesta pesquisa. Nelas são embutidas várias comunidades de onde são provenientes 

os estudantes que migram para Parintins em busca de melhores condições de estudos; haja 

vista não disporem de escolas que atendam à modalidade do ensino médio em suas 

localidades. É importante ressaltar que nessas comunidades indígenas é oferecido apenas o 



10 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

ensino fundamental. A criança Sateré-Mawé não é alfabetizada em sua língua materna, 

havendo, assim, a exclusão de seu dialeto e consequentemente de toda a sua cultura. 

Para Bortoni-Ricardo, “[...] um domínio social é um espaço físico onde as pessoas 

interagem assumindo certos papéis sociais. Os papéis sociais são um conjunto de obrigações e 

de direitos definidos por normas socioculturais.” (BORTONI-RICARDO, 2008, p. 23). 

O ambiente de letramento da cultura Sateré-Mawé é pautado na organização social 

tribal, como as mais diversas etnias nativas do Brasil. Há dois fatores determinantes na 

educação Sateré-Mawé, sendo “Waymat” o ritual da tucandeira e o “çapó”, bebida feita do 

guaraná. 

Segundo Alvarez (2010), o Waymat é dividido em três partes: a preparação, o ritual 

propriamente dito e a reintegração a um novo status. A preparação para o ritual da tucandeira 

requer vários cuidados por parte do indivíduo que vai ser ferroado pelas formigas, atentando- 

se para a alimentação e até para a abstinência sexual. No momento do ritual, o jovem Mawé 

precisa enfiar vinte vezes sua mão em uma luva cheia de formigas venenosas para provar 

coragem, honra e força. Após esse enfrentamento, finalmente o indivíduo ascende para um 

novo status dentro da comunidade e, dependendo de sua idade, pode tornar-se o novo líder 

político da tribo (tuxaua). 

O çapó é o ritual para beberagem do guaraná (waraná) pelos membros das tribos 

Mawé. Este ritual, por tradição, consiste em, como argumenta Alvarez (2010), na frente de 

uma casa, uma mulher ralar um bastão de guaraná em uma pedra dentro de uma cuia com 

água. O processo ritualístico inicia com a chegada da cuia até o grupo de indígenas. O tuxaua 

dá o primeiro gole e passa a cuia que deve seguir a tradição, a começar pelos membros 

sentados à direita. Homens e mulheres compartilham do ritual do çapó. Por meio desse ritual 

são tomadas as decisões cruciais para o bom andamento político-social da tribo. Vale salientar 

que após tomar o çapó, as determinações elencadas devem ser cumpridas religiosamente. 

Por intermédio da implementação da educação intercultural dos Sateré-Mawé foi 

realizado levantamento de dados pela Secretaria de Educação do Estado do Amazonas – 

SEDUC, no ano de 2005. Depois do pedido das lideranças, foi instalado o ensino fundamental 

II nas modalidades do 6º ao 9º anos na comunidade indígena Vila Batista, onde funciona a 

Escola Municipal Laudelino Batista, cuja área serviu de extensão da Escola Estadual Dep. 

Gláucio Gonçalves, originalmente localizada no espaço urbano da cidade de Parintins. 

No primeiro momento, dentre os professores do 6º ao 9º anos que atuam na Vila 

Batista, apenas um é indígena e leciona em língua Sateré-Mawé. 



11 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

A população não indígena, habitante do lado direto do rio Waykurapá, passou a 

também se favorecer do ensino nos referidos anos de escolarização. A partir daí, os pais 

indígenas e não indígenas começaram a observar vantagens em ter ensino ampliado na região, 

já que eles convivem com a mesma preocupação das lideranças indígenas: de seus filhos irem 

à cidade estudar e acabarem por se perder nos “maus caminhos” do espaço urbano, como a 

prostituição, as drogas e o álcool (MONTEIRO, 2010). 

Em 2006, com o aumento do número de alunos e a situação do espaço geográfico com 

relação à distância da cidade de Parintins, houve implantação das modalidades do ensino 

fundamental de 6ª a 9ª séries na Escola Municipal Antônio Ferreira, na comunidade Nova 

Alegria, localizada no Médio Waykurapá, com a finalidade de atender às comunidades 

indígenas e não indígenas daquela região, tais como Vila da Paz e São Francisco de Assis. Na 

comunidade indígena Vila Batista, localizada no Alto Waykurapá, foi incluído o ensino 

fundamental de 6º ao 9º anos em 2005, chegando à sua efetivação no ano de 2008, com uma 

turma inicial de vinte e três alunos, dos quais dez desistiram e treze permaneceram até a 

conclusão do 9º ano. Na comunidade Nova Alegria, o processo de inclusão do 6º ao 9º anos 

teve início em 2006, no espaço da Escola Municipal Antônio Ferreira, e a primeira turma 

contou com vinte e cinco alunos. A implementação do ensino fundamental completo só 

ocorreu em 2009/2010 (MONTEIRO, 2010). 

Por não se levar em conta a sabedoria indígena a respeito de como educar os seus, o 

governo brasileiro tem tomado posição arbitrária, paternal e tutelar em cima das comunidades 

indígenas, praticando política, educação e saúde indigenistas. Visando solucionar a constante 

depreciação do ensino indígena, faz-se necessária a organização escolar realizada pelos Sateré 

para os Sateré. Não há dúvida de que a tecnologia consegue atingir o meio indígena e que os 

índios não têm como fugir da modernidade, já que a história do Brasil pejorativamente 

descaracteriza a epistemologia indígena desde os tempos coloniais (SILVA, 2004). 

Uma educação “branca” é vigente desde os tempos catequéticos dos jesuítas. Diziam 

que o índio não era gente e que carecia da salvação divina; tremenda falácia discursiva para 

escravizar e transformar os guerreiros no “bom” selvagem. Mas essa realidade indigesta ao 

povo Sateré vem mudando desde que foi promulgada a Constituição Federal de 1988, nos 

seguintes termos: 

 

Da educação, da cultura e do desporto, no art. 210 da seção I – Da educação, que: 

Serão fixados conteúdos mínimos para o ensino fundamental, de maneira a assegurar 

formação básica comum e respeito aos valores culturais e artísticos, nacionais e 

regionais. Especificamente da educação dos povos indígenas lemos assim: § 2º - O 

ensino fundamental regular será ministrado em língua portuguesa, assegurada às 



12 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

comunidades indígenas também a utilização de suas línguas maternas e processos 

próprios de aprendizagem. (BRASIL, 1988, p. 5). 

 

É de fato vigente, na Lei de Diretrizes e Bases da Educação Brasileira (LDB), a 

inclusão do desenvolvimento das diversas culturas que permeiam a miscigenada sociedade, 

em detrimento dos Parâmetros Curriculares Nacionais do Ensino Médio (PCNs) (2010). Faz- 

se necessário partir do sistema educacional um olhar de inclusão e respeito à cultura indígena, 

tendo em vista a valoração linguística e cultural de muitos jovens indígenas que ingressam na 

escola pública. 

O PCN (2000) da educação escolar indígena dispõe: 

 
A nova LDB define como um dos princípios norteadores do ensino escolar nacional 

o pluralismo de ideias e de concepções pedagógicas. O artigo 78 afirma que a 

educação escolar para os povos indígenas dever ser intercultural e bilíngue para a 

“reafirmação de suas identidades étnicas, recuperação de suas memórias históricas, 

valorização de suas línguas e ciências, além de possibilitar o acesso às informações e 

conhecimentos valorizados pela sociedade nacional.”. (PCN, 2000, p. 6). 

 

A educação especial prevista na LDB prioriza o ensino dos povos indígenas, conforme 

a episteme de sua cultura linguística. Essa educação, chamada de “especial”, não é dissociada 

da cultura branca, haja vista que as sociedades indígenas fazem parte da construção social- 

histórica do Brasil. Nesse sentido, faz-se necessário que a educação intercultural do saber 

linguístico indígena vá ao encontro do saber linguístico da língua portuguesa. Sobre essa 

incoerência, Monteiro fornece panorama e possível solução quando afirma existirem 

incoerências e contradições preocupantes “[...] sobre as quais devemos refletir no sentido de 

uma sistematização escolar pertinente às demandas de um ensino valorativo da língua, a fim 

de obtermos mais clareza acerca dos elementos constituintes da educação escolar indígena.” 

(MONTEIRO, 2010, p. 4). 

A educação indígena na cidade de Parintins carece de pesquisa de cunho 

epistemológico ligada à própria gênese da cultura Sateré-Mawé, sendo isso o retorno social 

para essa etnia. A cultura linguística Mawé necessita ser resgatada, revitalizada e respeitada, 

havendo, assim, relação de alteridade com a própria identidade indígena. Procurando esforço 

empreendido em tecer conectividade do resgate da identidade indígena Sateré-Mawé, será 

apresentada, no próximo tópico, contextualização obtida na coleta de dados dos sujeitos 

envolvidos na pesquisa. 

3 RESULTADOS E DISCUSSÕES 
 

Este item se reserva à apresentação da coleta de dados realizada com os alunos da 

etnia Sateré-Mawé que cursavam a modalidade do Ensino Médio em uma escola da rede 



13 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

pública de Parintins. Para melhor compreensão desses resultados serão apresentados os 

tópicos aplicados nas entrevistas em ordem sucessiva, envolvendo as seguintes questões: 

condições socioeconômicas, razão pelo qual os alunos vieram estudar na cidade, fluência na 

fala e compreensão da língua portuguesa, assimilação dos conteúdos de língua portuguesa em 

sala de aula e opinião dos alunos sobre qual língua é mais fácil para estudar os conteúdos em 

sala de aula. 

Quando se buscou conhecer as condições socioeconômicas dos entrevistados, 

observou-se que todos os alunos apresentam condições semelhantes, ou seja, a maioria desses 

estudantes sobrevive com a renda de um salário mínimo e os demais com auxílio de bolsa 

família oriunda de seus pais (Figura 1). 

Figura 1 - Condição socioeconômica dos indígenas 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2017. 

 

Constatou-se, também, que esses alunos vão a pé para a escola, situada em bairro 

periférico da cidade, sendo que lhes é assegurado, pela Fundação Nacional do Índio – FUNAI, 

o uso de transporte escolar especial, mas essa prática não ocorre em Parintins. Outro fator 

observado é o ingresso tardio dos alunos indígenas no ensino médio na rede regular de ensino, 

decorrente da ausência, em suas comunidades indígenas, da modalidade do ensino médio 

regular. Além disso, muitos deles auxiliam seus pais na produção agrícola para sobrevivência 

familiar. 

Os jovens que conseguem ir para a cidade para concluir seus estudos no nível médio 

são abrigados na Casa de Trânsito Indígena – CTI, onde vivem a maior parte do tempo que 

precisam para concluir os três anos do ensino médio. A faixa etária dos estudantes indígenas 

envolvidos na pesquisa varia entre 17 e 20 anos, dado que corrobora o ingresso tardio no 

ensino médio. Em contrapartida, há alunos indígenas que ingressam com idade de 15 a 17 

anos no ensino médio (Figura 2). 



14 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

 

Figura 2 - Faixa etária indígena para ingresso no ensino médio 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2017. 

 

Questionados sobre o motivo de vir estudar na cidade, a resposta unânime foi a de 

querer concluir o ensino médio, haja vista que em suas comunidades há apenas o 

fundamental; buscando melhores condições de vida e aquisição de conhecimentos para 

contribuir para o desenvolvimento de suas aldeias, conforme se observa nos argumentos do 

Quadro 1. 

Quadro 1 – Razões para o deslocamento de jovens Sateré-Mawé para Parintins 

Waran’á (20 anos, 3º ano): “Para eu buscar conhecimento na realidade dos brancos e 

levar esse conhecimento para minha comunidade”. 

Waymat (19 anos, 3º ano): “Eu vim para a cidade para estudar e ajudar minha 

família”. 

Akuri (17 anos, 2º ano): “A razão de eu vir estudar na cidade é porque a educação é 

mais elevada do que na área indígena”. 

Sateré (18 anos, 2º ano): “A razão que eu vim para a cidade, foi para conhecer a 

realidade da cidade e acumular conhecimento para repassar para meus parentes na 

comunidade”. 

Moi (16 anos, 1º ano): “A minha razão de estudar aqui na cidade, bom... é de 

aprender mais, pois os professores nos ensinam coisas novas”. 

Iagareté (17 anos, 1º ano): “Eu vim estudar aqui, para melhorar nossa vida e 

conhecer conhecimento aqui em Parintins também”. 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2017. 

 

Faz-se necessário sensibilizar esses estudantes mostrando que as comunidades 

indígenas às quais pertencem também produzem conhecimento. Essa realidade pedagógica é 

amparada pela Lei de Diretrizes e Bases da Educação (1996), como previsto no capítulo V – 

Da Educação Especial, no título III, art. 78, que diz: 

 

O Sistema de Ensino da União, com a colaboração das agências federais de fomento 

à cultura e de assistência aos índios, desenvolverá programas integrados de ensino e 

pesquisa, para oferta de educação escolar bilíngue e intercultural aos povos 

indígenas, com os seguintes objetivos: 



15 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

I – proporcionar aos índios, suas comunidades e povos, a recuperação de suas 

memórias históricas; a reafirmação de suas identidades étnicas; a valorização de suas 

línguas e ciências; 

 

II – garantir aos índios, suas comunidades e povos, o acesso às informações, 

conhecimentos técnicos e científicos da sociedade nacional e demais sociedades 

indígenas e não índias. (LDB, 1996, p. 6). 

 

A referida lei estabelece o incentivo aos estudos dos jovens indígenas em locais de 

ensino não indígenas para que adquiram conhecimentos técnicos e científicos, uma vez que a 

realidade exposta na pesquisa requer seu deslocamento para a zona urbana. 

Rosa argumenta a respeito dessa situação linguística de ensino como “[...] a noção de 

língua pode servir como um instrumento de domínio ou um escudo de resistência.” (ROSA, 

2010, p. 127). 

Conforme se observa no Quadro 2, os sujeitos investigados são unânimes em suas 

respostas no que diz respeito ao deslocamento para as escolas da cidade de Parintins em busca 

de obter mais conhecimento e o compartilhar em sua comunidade de origem. Embora se 

constate a existência de documentos que fomentem educação integrada com oferta do ensino 

bilíngue e intercultural, isso, na realidade, só fica registrado no papel. Essas ações não 

acontecem. Ao contrário, existe exclusão dos valores e da reafirmação das identidades desses 

povos. 

Quadro 2 - Sobre falar e entender a língua portuguesa 

Waran’á: “Bom, logo no começo a gente sempre tem uma dificuldade, mas com a 

convivência aqui em Parintins acredito que a gente já entende a língua 

portuguesa”. 

Waymat: “Eu não falar e nem entendo algumas coisas na língua portuguesa”. 

Akuri: “Eu falo e entendo a língua portuguesa”. 

Sateré: “Eu falo a língua portuguesa, mas algumas palavras eu não entendo”. 

Moi: “Falo pouco, porque essa língua portuguesa é difícil de falar e entender”. 

Iagareté: “Sei falar a língua portuguesa, é um pouco difícil”. 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2017. 

 

Esses jovens estudantes sofrem processo de adaptação à língua portuguesa, visto que 

em suas comunidades de origem o ensino da língua é pautado na silabação de palavras e 

construção genérica de frases. Como visto no fragmento da entrevista do estudante Waran’á, 

são grandes as dificuldades em assimilar a língua logo quando entram em contato com o 

contexto urbano. As dificuldades para se comunicar em português por não dominar o léxico 

padrão levam os estudantes à reclusão, tanto dentro da sala de aula quanto em seu cotidiano 

comum. A questão fonética da língua portuguesa para estes estudantes é a maior vilã na 

compreensão, de fato, do léxico padrão. 



16 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

Dessa forma, a situação identificada pelo contexto de aquisição de uma segunda língua 

pelos jovens indígenas interfere na competência linguística de sua língua materna, pois dentro 

do contexto de sala de aula, a língua portuguesa exerce papel de domínio linguístico. Essa 

alteração do uso linguístico sofre modificações também em decorrência de fatores sociais e 

comportamentais. 

Quando questionados a respeito da compreensão dos conteúdos trabalhados pelos 

professores em sala de aula, há divergência no aprendizado em língua portuguesa, sendo que a 

maioria não compreende o conteúdo ou palavras simples. Outros afirmam compreender e 

assimilam os conteúdos facilmente, como demonstram os depoimentos do Quadro 3. 

Quadro 3 - Sobre compreender os conteúdos da língua portuguesa em sala de aula 

Waran’á: “Também a gente entende né, mas muitas das vezes quando não entende, a 

gente pergunta de novo ao professor”. 

Waymat: “Eu não entender algumas coisas que os professores falam em português na 

sala... e quando é texto eu não conheço algumas palavras”. 

Akuri: “Os conteúdos que passam em sala de aula, como língua portuguesa e outras 

matérias também, eu entendo todos... não é só porque eu sou indígena que não entendo”. 

Sateré: “Os conteúdos que os professores passam, eu entendo uns e não conhece alguns, 

aí fica difícil”. 

Moi: “É difícil entender os conteúdos porque não é essa nossa língua mesmo”. 

Iagareté: “Bom, o que estudamos aqui em língua portuguesa é muito importante”. 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2017. 

 

O impacto causado pelo ensino regular da língua portuguesa é obstáculo a ser 

superado pelos indígenas, visto que muitos não dominam a língua no contexto urbano. A 

maioria dos entrevistados afirmou que não compreende os conteúdos trabalhados em sala de 

aula. No entanto, vale salientar que essas dificuldades são mais acentuadas em alunos 

ingressados na turma do primeiro ano do ensino médio. Já os alunos que cursam o segundo 

ano divergem de opiniões, uma vez que seu grau de aquisição linguística já passou do estágio 

intermediário de compreender os conteúdos da língua portuguesa em sala de aula, conforme 

especificado nas falas do Quadro 3. Por conseguinte, os alunos do terceiro ano têm 

compreensão mais aprimorada adquirida pelo tempo de convivência em sala de aula e a 

vivência no âmbito urbano. Dessa forma, nota-se proficiência maior da aquisição linguística 

da língua portuguesa por parte dos alunos do 3º ano. 

Novamente o conceito de bilingualidade é evocado na discussão da questão. A 

proposta encontrada no conceito de aquisição linguística da língua portuguesa pelos 

estudantes indígenas tem lógica social. Neste contexto de análise, Barreto (1988) comenta ser 

a aquisição linguística desses falantes resultado dos fatos socioculturais. 



17 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

Na questão a seguir, Quadro 4, será analisado o bilinguismo dos jovens indígenas 

Sateré-Mawé em relação à língua portuguesa. Do universo dos entrevistados, 50% afirmam 

que é mais fácil estudar na língua Sateré-Mawé e os outros 50% afirmam ter mais facilidade 

para aprender os conteúdos em sala de aula na língua portuguesa. 

 

Quadro 4 - Sobre a facilidade do estudo: em Sateré-Mawé ou na língua portuguesa 

Waran’á: “Bom, quando a gente vem aqui pra cidade é preciso aprender português, porque 

saímos da nossa realidade e entramos na realidade da cidade, não podemos falar Sateré- 

Mawé livremente, principalmente em sala de aula, por isso é mais fácil estudar em 

português”. 

Waymat: “É mais difícil pra nós indígenas aprender em língua portuguesa, mas temos que 

aprender alguma coisa em português. Seria mais fácil em Sateré que é melhor que língua 

portuguesa”. 

Akuri: “É mais fácil estudar em língua portuguesa do que nosso próprio idioma, pois ele é 

superior, porque o Sateré-Mawé é muito mais avançado que a língua portuguesa”. 

Sateré: “Eu acho que estudar nas duas línguas é importante e mais fácil pra entender as 

palavras”. 

Moi: “É difícil estudar em português, difícil mesmo, prefiro estudar na minha língua”. 

Iagareté: “Acho mais fácil aprender em português do que na minha língua materna”. 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2017. 

 

No âmbito urbano, o bilinguismo não é apenas um conceito longe das práticas 

linguísticas dos indígenas que migram para a cidade. 

A questão observada na fala dos estudantes diz respeito ao bilinguismo social. O 

jovem indígena desloca-se de sua comunidade de origem para a cidade em busca de melhores 

condições de estudo, mas se depara com grande barreira nesse processo educacional. Segundo 

McCleary (2009), “[...] o bilinguismo de uma comunidade se chama bilinguismo social. O 

bilinguismo social também é muito comum, mas nem sempre é reconhecido.” (MCCLEARY, 

2009, p. 27). De acordo com o excerto anterior, toda sociedade dotada de linguagem é 

bilíngue, por conta das muitas culturas linguísticas envolvidas no contexto, porém a língua 

dominante sobressai no âmbito escolar. 

Metade dos alunos envolvidos na pesquisa afirma que é mais fácil estudar em língua 

portuguesa, haja vista que o próprio idioma Sateré é difícil para sua compreensão. A prática 

pedagógica dos professores em relação à cultura linguística desses estudantes não leva em 

conta seu devido valor. Nesta pesquisa houve a participação de duas professoras que 

ministravam aulas de língua portuguesa no ensino médio na Escola Estadual Irmã Sá. Outro 

fator negativo na prática pedagógica das professoras é o desconhecimento das leis da LDB, 

que amparam a educação indígena. Por conta dessa falha na formação dos professores de 

língua portuguesa na escola pesquisada, não se prioriza a cultura linguística indígena. Dentro 



18 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

do contexto de sala de aula, as dificuldades dos alunos apresentam-se alheias aos professores, 

que na maioria das vezes interpretam os problemas apresentados pelos indígenas como 

preguiça. 

4 CONCLUSÃO 
 

A presente pesquisa teve como objetivo geral analisar como ocorre o processo do 

bilinguismo dos jovens indígenas da etnia Sateré-Mawé e o ensino da língua portuguesa no 

ensino médio em escola da rede estadual em Parintins-AM. A pergunta que norteou este 

trabalho foi saber como ocorre o processo do bilinguismo dos jovens indígenas da etnia 

Sateré-Mawé e o ensino da língua portuguesa a estes jovens na modalidade do ensino médio. 

Para tanto, foram realizadas entrevistas, consultas às Leis e Diretrizes de Base da Educação, 

que amparam a educação indígena no Brasil. 

Após a análise dos principais eixos de investigação da presente pesquisa, conclui-se 

que os objetivos foram alcançados. O estuda mostra, e fica evidente, que os estudantes 

entrevistados deslocam-se para a cidade com o objetivo de concluir o ensino médio, haja vista 

que em suas comunidades há apenas o ensino fundamental. 

Um ponto relevante da pesquisa diz respeito à preocupação dos entrevistados em 

buscar, por meio da educação, mais conhecimento, de modo a contribuir para o melhoramento 

de suas aldeias. Na questão sobre fluência linguística, percebeu-se a dificuldade que os jovens 

têm em assimilar a língua portuguesa, vez por outra não entendendo o léxico vigente na  

escola em que estudam. Desta forma, 50% dos entrevistados afirmam que o uso da língua 

portuguesa é importante para comunicação e aprendizado no âmbito escolar e a outra metade 

entende que o ideal seria um professor Sateré-Mawé ensinar a língua portuguesa do que vice- 

versa. 

Com relação à prática pedagógica do professor na valorização da cultura linguística 

desses alunos, ficou evidente que essa realidade não é aplicada pelas professoras que 

ministram aulas de língua portuguesa nessa escola, devido à falta de formação na língua 

Sateré-Mawé e sua inclusão nas técnicas usadas em sala de aula. 

O processo estruturado no presente estudo resultou em rico aprendizado, que 

possibilitou conhecer aspectos atuais das condições socioeconômicas dos entrevistados e um 

pouco da realidade educacional desses povos. Nesta pesquisa são retratados pontos 

importantes na educação indígena na cidade de Parintins, além de possuir caráter de denúncia 

social, abordando a discriminação de uma etnia que busca reconhecimento de seus valores. 



19 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

Espera-se que os resultados deste trabalho possam servir de iniciativa para realização 

de outras pesquisas e assim somar como apelo no que diz respeito à efetivação de políticas 

públicas direcionadas à educação indígena no estado do Amazonas. 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

ALVAREZ, Gabriel O. Satereria – Tradição e política Sateré-Mawé. Manaus: 

Valer/Capes/Prodoc, 2009. 
 

BARDIN, L. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 1979. 
 

BARRETO, Mônica Maria Guimaraes Savedra. Bilinguismo e bilingualidade: uma nova 

proposta conceitual. [Dissertação de Mestrado, Departamento de Educação PUC-Rio]. Rio de 

Janeiro, 1988. 
 

BORTONI-RICARDO, Stela Maris. Educação em língua materna: a sociolinguística na 

sala de aula. São Paulo: Parábola Editorial, 2004. 
 

BOSI, Alfredo. Dialética da colonização. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 
 

BRASIL. Lei de diretrizes e bases da educação nacional: Lei nº 9.394, de 20 de dezembro 

de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. 11. ed. Brasília: Câmara 

dos Deputados, Edições Câmara, 2015. 
 

  . Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília: Senado, 1988. 
 

  . Parâmetros Curriculares Nacionais (Ensino Médio). Parte I - Bases Legais. Parte 

II - Linguagens, Códigos e suas Tecnologias. Parte III - Ciências da Natureza, Matemática e 

suas Tecnologias. Parte IV - Ciências Humanas e suas Tecnologias. São Paulo: Editora do 

Brasil, 2000. 
 

FERNANDES, Florestan. A organização social dos Tupinambá. Brasília, São Paulo: UnB, 

Huctec, 1989. 
 

FREIRE, José Ribamar Bessa. Línguas em contato na Amazônia: as línguas indígenas, 

nheengatu e o português. Rio de Janeiro: UFRJ, 2008. 
 

  . Rio Babel: a história das línguas na Amazônia. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2011. 
 

FREYRE, Gilberto. Casa-grande & Senzala: formação da família brasileira sob o regime da 

economia patriarcal. 34. ed. Rio de Janeiro: Record, 1998. 
 

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar um projeto de pesquisa. 5. ed. São Paulo: Atlas, 

2010. 
 

GODOY, A. S. Introdução à pesquisa qualitativa e suas possibilidades. Revista de 

Administração de Empresas, v. 35, n. 2, p. 1, mar/abr. 1995. 
 

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Fundamentos de metodologia 

científica. 7. ed. São Paulo: Atlas, 2010. 



20 
 

Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 50-69, Set-Out., 2019 

LÜDKE, Menga. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas. 2. ed. Rio de Janeiro: 

E.P.U, 2014. 
 

MCCLEARY, Leland. Sociolinguística. [Dissertação de Mestrado em Estudos Linguísticos e 

Literários em Inglês pela Universidade Federal de Santa Catarina, UFSC]. Florianópolis, 

2009. 
 

MONTEIRO, Edinelson Andrade. A educação escolar indígena entre os Sateré-Mawé: o 

paradoxo do resgate e da preservação cultural no contexto da modernidade. Congresso 

Internacional de Educação. Paraná, 2010. 
 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro. Formação e sentido do Brasil. 2. ed. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1995. 
 

RODRIGUES, Aryon. Panorama das línguas indígenas da Amazônia. In: As línguas 

amazônicas hoje. Queixálos e Renault Lescure (Org). São Paulo: Instituto Socioambiental, 

2000. 
 

ROSA, João. Discursos linguísticos e realidades nas salas de aula. Vencendo a luta pelo 

controle. Universidade de Cabo Verde – Uni-CV, Santiago, Cabo Verde, 2010. 
 

SALGADO, Ana Claudia Peters. Medidas de bilingualidade: uma proposta. [Tese de 

Doutorado, PUC-Rio - Departamento de Letras]. Rio de Janeiro, 2008. 
 

SILVA, Marilene Corrêa da. O país da Amazônia. Manaus: Valer. Governo do Estado do 

Amazonas. UniNorte, 2004. 
 

TARALLO, Fernando. A pesquisa sociolinguística. 8. ed. São Paulo: Ática, 2007. 


