
Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

O ANTAGONISMO DA ENTIDADE-RIO NO IMAGINÁRIO CONSTRUÍDO 

EM HISTÓRIAS DO RIO NEGRO, DE VERA DO VAL 

Jandir Silva dos Santos1 

Cássia Maria Bezerra do Nascimento2
 

 
Resumo: Este  texto  realiza  uma  leitura  dos  contos Águas, A  cunhã  que  amava  Brad 

Pitt, Curuminha e Rodamundo, todos presentes na obra Histórias do rio Negro, de Vera do 

Val, a partir das concepções que Torres (2001) oferece acerca da teoria da residualidade, 

especificamente sobre o conceito de imaginário, e da forma como a autora paulistana 

apropriou-se do imaginário amazônico a fim de construir em sua ficção o rio Negro como 

uma entidade divina que, nessas narrativas, acaba antagonizando com o ribeirinho concebido 

pela autora ao mesmo tempo em que constitui, enquanto ser-água, sua principal forma de 

subsistência. Tais episódios serão necessários na composição do ente-rio não apenas como 

uma figura antagônica rasa, mas como uma entidade que mantém relações de natureza 

complexa com o universo ficcional que permeia suas margens, em narrativas nas quais 

acompanhamos um caboclo idoso que passa seus dias tentando provar-se digno dos favores  

do rio Negro (Águas), ao passo que supera o fato de a entidade ter-lhe tomado todos os quatro 

filhos (Rodamundo); vimos também como o deus-rio amazônico mostra-se uma manifestação 

masculina e possessiva, necessitando tomar como sacrifício jovens ribeirinhas (A cunhã que 

amava Brad Pitt e Curuminha). 

Palavras-chave: Residualidade; Amazônia; Vera do Val. 

 

 

Abstract: This work offers a reading possibility of the following short stories: Águas, A 

cunhã que amava Brad Pitt, Curuminha and Rodamundo, all included in the book Histórias 

do rio Negro, by Vera do Val, according the ideas proposed by Torres (2001) concerning the 

residuality theory and its concept of imagery. There is also a discussion about the way do Val 

appropriates elements from the Amazonian imagery through which the Rio Negro is 

reconstructed as a divine being, one that often puts itself at odds with the exotic version that 

the author makes of the riverside people, though being vital to their survival. Such narratives 

will help us perceive the river-being not just as a shallow antagonist, but as a complex entity 

that sustains the fictional universe that spreads along its edges. That includes an elderly man 

who spends his days trying to prove himself worthy of the river blessings (Águas), even its 

waters being responsible for taking away all of his sons (Rodamundo); the river-god also 

shows itself as a jealous and violent masculine force, always demanding the sacrifice of 

young  riverside  girls  to   appease   its   insatiable   lust   (A   cunhã   que   amava   Brad   

Pitt and Curuminha). 

Keywords: Residuality; Amazon; Vera do Val. 
 

 
 

1 Mestrando em Estudos Literários pelo Programa de Pós Graduação em Letras da Universidade Federal do 

Amazonas – UFAM. Bolsista FAPEAM. Contato: jan.fne@gmail.com 
2 Doutora em Sociedade e Cultura pela Universidade Federal do Amazonas – UFAM, docente no Programa de 

Pós Graduação em Letras da Universidade Federal do Amazonas – UFAM. Contato: 

cassiambnascimento@gmail.com 

mailto:jan.fne@gmail.com
mailto:cassiambnascimento@gmail.com


Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

INTRODUÇÃO 

 
Há lugares no mundo que preservam resíduos de sua antiguidade primordial, uma 

atmosfera que atravessa eras e ainda tem o poder de nos fazer olhar para a natureza e perceber 

ali uma força desconhecida, que nossa sensibilidade, com assombro, compreende melhor do 

que nossa racionalidade. Aos que moram às margens do rio Negro, essa é não só uma verdade 

familiar, mas cotidiana, palpável. 

Um dos principais afluentes do rio Amazonas, o rio Negro é célebre por inspirar no 

imaginário dos que vivem à vista de suas águas sombrias narrativas cheias de segredos 

ancestrais, que falam do gigantesco curso d’água como uma entidade poderosa, uma criatura 

que já estava aqui quando o mundo era novo, que viu o nascer da noite e domina a arte 

mágica da metamorfose. Seus dons agraciam os homens com uma mesa farta e comércio 

próspero, mas também os assombram com relatos de seres sinistros ocultos em sua 

correnteza, manifestações do rio-macho que toma o que for de seu desejo em troca de seus 

favores, o que inevitavelmente estabelece entre ele e o ribeirinho uma relação antagônica. 

São essas histórias que cativaram a paulistana Vera do Val, a tal ponto que levaram a 

escritora a apropriar-se de elementos desse imaginário e ficcionalizar suas percepções dos 

povos ribeirinhos que habitam as beiras do Negro. Desse experimento, surgem suas Histórias 

do rio Negro, que se não podem ser tomadas como representação do modo de vida das 

pessoas as quais se refere, deixa ainda evidente algumas expressões de seus saberes 

tradicionais, inclusive as narrativas folclóricas sobre a entidade-rio que servem de matéria- 

prima para os contos que compõem a obra. Contudo, nem do Val nem os ribeirinhos da região 

amazônica foram os únicos a cultuar com suas narrativas uma força primordial como é o rio 

Negro. 

Percursos podem ser traçados entre o conteúdo dessas histórias e aquelas contadas 

pelos antigos povos da Europa ao narrar seus contos de fadas, expressões culturais que tão 

forte ainda sobrevivem no mundo ocidental. Nessas paragens, muito antes que a região 

amazônica viesse a ser conhecida pelo conquistador europeu, já se ouvia de espaços 

encantados onde potências naturais manifestavam-se sob formas humanas ou monstruosas, 

relatos com os quais o ribeirinho do rio Negro certamente poderia ver-se descrito ainda que 

sob as circunstâncias de um tempo-lugar completamente diferente do seu. 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

O processo de estabelecer tais percursos é descrito pela teoria da residualidade, que 

aqui será discutida do ponto de vista de Torres (2001), que discute acerca do conceito residual 

de imaginário, a partir do qual podemos observar paralelismos entre a crença no espaço 

encantado das fadas conforme descreve Tolkien (2010) e os contos de Vera do Val, que 

retratam os episódios folclóricos dos povos do rio Negro sob o prisma do exotismo. Abordar 

sobre o antagonismo entre o rio e o homem em alguns desses paralelismos é o objetivo deste 

texto. 

Veremos aqui como é composta a natureza complexa da entidade-rio: manifestação 

masculina que provê ao mesmo tempo em que toma, viola e fertiliza, abençoa e assombra, 

cria na mesma frequência com que destrói. 

1. RIO NEGRO E O IMAGINÁRIO: O QUE NOS CONTAM AS HISTÓRIAS 

 
“Ao longo da maior parte da história humana, ‘literatura’, tanto prosa como poesia, 

era algo contado, não escrito — ouvido, não lido” (CARTER, 2012, p.7). O que Carter 

estabelece é uma conhecida relação entre nossas narrativas orais e aquelas que mais tarde 

viriam a se tornar matéria registrada, impressa, derivadas de um conhecimento popular cuja 

idade não se pode medir. 

É interessante a observação de Carter antes que fale de contos de fadas que 

compilou, pois é exatamente dessa forma que leremos os contos de Vera do Val em Histórias: 

como histórias de fadas, mesmo que não se tratem de narrativas sobre as criaturas aladas 

diminutas nascidas do folclore europeu. Segundo Tolkien (2010): 

A definição de histórias de fadas – o que é ou deveria ser – não depende 

portanto de qualquer definição ou relato histórico sobre elfos ou fadas, mas 

sim da natureza do Belo Reino, do Reino Perigoso e do ar que sopra nessa 

terra. Não tentarei definir isso nem descrever diretamente. Não é possível 

fazê-lo. O Belo Reino não pode ser capturado numa rede de palavras, porque 

uma de suas qualidades é ser indescritível, porém não imperceptível. (P. 16. 

Grifo do autor). 

 

 
 

O que do Val faz ao ficcionalizar suas impressões acerca de um estilo de vida 

ribeirinho é exatamente isto: definir um espaço no qual a fantasia é permitida, onde se mistura 

aos assuntos humanos e se torna algo vivo, não irreal. A autora cria com os elementos do 

imaginário amazônico seu próprio Fäerie (o Belo Reino do qual Tolkien fala): 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

Faërie é por excelência o espaço da fantasia, [...] O ideal, segundo Filipe 

Furtado, será a construção de um espaço híbrido, nem demasiado 

extraordinário e fantástico, nem demasiado quotidiano e familiar. 

(RAPOSEIRA, 2006, p. 23-24. Grifo da autora). 

 

 

 
Tal espaço mágico na obra é interessante não apenas por seu valor literário próprio, 

mas por trazer à ficção uma expressão (ainda que exótica) da experiência tradicional 

ribeirinha, uma vez que há a apropriação de traços imaginários, que segundo a teoria da 

residualidade, revela manifestações culturais pontuais: 

[...] depreende-se que o vocábulo imaginário está mesmo relacionado às 

imagens que um determinado grupo de certa época faz de si e de tudo o que 

está à sua volta; ou seja, imaginário é o modo como um grupo  social 

enxerga ou pensa o mundo em que vive; o modo como (re)age a algo, como 

sente (no sentido mais amplo da palavra sentir) e como percebe tudo aquilo 

que lhe afeta. (TORRES, 2011, p. 70. Grifo do autor). 

 

 
 

No Fäerie amazônico configurado pela perspectiva exótica de Vera do Val, uma 

entidade em especial assume o centro das narrativas, pois as comunidades ditas ribeirinhas 

são assim adjetivadas por serem definidas pela presença de tal força: o rio Negro, onipresente 

no imaginário do Norte do país. 

Dos rios amazonenses, é o Negro que possui o maior aglomerado de ilhas o 

arquipélago de Anavilhanas, verdadeiro labirinto onde se perdem pilotos 

experimentados. Abaixo do arquipélago, fica a imensa baia de Boiaçu, onde 

a lenda coloca a morada da Cobra Grande (<<búia>> = cobra; <<açu>>: 

grande), que tem muitas versões. (MARINHO, 2015, p. 37). 

 

 
 

A descrição do rio dada por Marinho já revela a natureza mítica atribuída às suas 

águas escuras. Krüger (2011), ao trazer a narrativa dessana acerca do nascimento da Noite, 

revela relações desta tanto com a figura do rio-serpente quanto com a do rio-macho. 

A história da conquista da noite tem a seguinte sequência, que resumimos. 

Acordado pela mulher a fim de atender os visitantes, o velho Ñami foi 

primeiramente tomar um banho. À beira do rio, “levantou a mão até sua 

cabeça, segurou com ela os cabelos e puxou para cima a sua pele. Por  

dentro, ele estava jovem. (...) Na volta do banho, ele não era mais velho: era 

moço mesmo”. Sem opor resistências, prometeu dar às gentes o objeto 

desejado, desde que fossem capazes de observar os ritos a que iria proceder. 

Dito isso, dirigiu-se ao quarto, onde arrastou e açoitou uma grande mala, na 

qual se continha a noite, ao mesmo tempo em que cantava. (KRÜGER, 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

2011, p. 104). 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

 

 

O autor ainda traz o registro do conto mais tradicional a associar a Noite à serpente- 

rio: 
 

[...] no qual a filha da Cobra-Grande, casada com um moço que tinha três 

escravos, ao ser chamada para dormir com o marido, responde-lhe da 

seguinte forma: /- Ainda não é noite. / O moço disse-lhe: - Não há noite; 

somente dia. / A moça falou: - Meu pai tem a noite. Se queres dormir 

comigo, manda buscá-la lá, pelo grande rio. / O moço chamou os três 

fâmulos; a moça mandou-os à casa de seu pai, para trazerem um caroço de 

tucumã. (KRÜGER, 2011, p. 104). 

 

Em ambos, percebemos o mesmo topos: uma serpente-macho, representada por 

Ñami e pela Boiúna (ela é referida como pai no trecho acima), com íntima relação com o rio. 

Dotada do poder da metamorfose, a entidade assume um conjunto de formas oscilam entre o 

feminino e o masculino. Ao tornar-se macho, associa-se tanto à fertilização (o Boto) quanto à 

destruição (a Boiúna). 

Assim é descrita a Boiúna do Dicionário do Folclore Brasileiro (1999): 

 
Cobra escura, a Mãe-d’água, de tanto destaque no folclore amazonense por 

transformar-se em as mais disparatadas figuras: navios, vapores, canoas... 

Ela engole pessoas. Tal é o rebojo e cachoeiras que faz, quando atravessa o 

rio, e o ruído produzido, quanto tanto recorda o efeito da hélice de um vapor. 

Os olhos quando fora d’água semelham-se a dois grandes archotes, a 

desnortear até o navegante. [...] Não se torna moça ou rapaz para seduzir 

gente. Ataca para matar, sem a menor intervenção sexual. (CASCUDO, p. 

173). 

 

 
Quanto ao Boto: 

 
O boto seduz as moças ribeirinhas aos principais afluentes do rio Amazonas 

e é o pai de todos os filhos de responsabilidade desconhecida. Nas primeiras 

horas da noite transforma-se num bonito rapaz, alto, branco, forte, grande 

dançador e bebedor, e aparece nos bailes, namora, conversa, frequenta 

reuniões e comparece fielmente aos encontros femininos. Antes da 

madrugada pula para água e volta a ser boto. (CASCUDO, 1999, p. 181). 

 

 
 

No Fäerie de Vera do Val, essas duas manifestações da entidade-rio não aparecem 

de formas tão distintas: provocando a ambição dos homens, o rio os destrói; instigando o 

desejo das mulheres, causa sua ruína. Sua representação sustenta a tensão entre esses dois 

aspectos até então distintos, em uma relação de complexidade. 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

 

 

 

2. MARGENS DIFERENTES, MESMAS ÁGUAS 

 
Mesmo que reúna diferentes narrativas, Histórias do rio Negro fê-las dividir o 

mesmo espaço, permitindo que suas personagens transitem entre uma história e outra, 

permitindo-nos ver sua evolução em momentos diferentes, dando a algumas delas ciclos 

narrativos muito bem fechados. 

Krüger (2013) chama essa estratégia de “romance fragmentado”, cujas tramas 

perpassam umas às outras, mas deixando bastante evidente o elemento comum a todas elas: 

“Na obra de Vera do Val, o local onde se misturam os personagens é o rio Negro. Ele é o 

espaço onde esse ‘romance estilhaçado’ acontece, apresentando uma humanidade expressiva 

da cultura tradicional e também da cidade grande, certamente Manaus”. A colocação do autor 

só reforça a leitura feita do rio Negro como Fäerie, um espaço onde o real é distorcido e o 

fantástico se manifesta. 

Contudo, esse rio não serve apenas como plano de fundo para que as ações de meros 

mortais tomem o centro do palco: “Já dissemos que o rio Negro é o local dos acontecimentos, 

mas ele é também personagem” (KRÜGER, 2013), e como tal, terá ele seu próprio ciclo 

narrativo. Serão destacados a seguir alguns contos que o trazem como uma personagem, e de 

modo algum são os únicos episódios do livro a fazê-lo. 

2.1 Sobre Águas 

 
Sétimo conto apresentado na obra, em Águas sequer chegamos a saber o nome do 

velho protagonista, mas de imediato ficamos sensíveis às suas dificuldades: “O velho trinca os 

dentes e verga o corpo, quase mergulha beira da canoa abaixo no esforço de içar a rede. Vem 

quase vazia, um siri mole ainda cai na água”. (VAL, 2011, p. 43). 

Krüger (2013) assim resume o enredo do conto, já estabelecendo a relação que 

mantém com a narrativa que lhe dá continuidade: [...] “é a história de um velho que mora 

sozinho e espera a morte. Sua mulher, Maria do Socorro, já morrera; dos seus quatro filhos, 

três o rio Negro matara e um fora embora, cumprindo a sina do nome: Rodamundo”. Contudo, 

nem sempre fora vítima de tamanho infortúnio. 

 

No meu tempo não tinha rede que me recusasse peixe nem quenga que não 

me alumiasse. [...] Lembra do cais antigo quando varava noite em roda de 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

jogo, cuspindo no madeirame, tocando o barco antes do sole recusando peixe 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

 

 
 

 

O anônimo já provara dos dons concedidos ao ribeirinho macho, que em muito se 

assemelha à manifestação Boto do ente-rio: viril, forte, impetuoso. Já bebera da cornucópia do 

rio Negro, resgatada por do Val na forma da sereia Iara, a manifestação feminina sexual das 

águas escuras. Contudo, envelhecera, e já não podia comparar-se ao Boto, que então se recusa 

até mesmo a fornecer-lhe peixes para o sustento, como se destacasse a indignidade de um 

homem fraco. 

 

Era com a vigor da mocidade que o pescador honrava o aspecto masculino do rio, 

agindo à sua imagem e semelhança. No momento em que não mais foi capaz de tomar o rio 

como mito exemplar, caíra em desgraça, da mesma forma que Ulisses após saquear e fugir da 

ilha de Polifemo. Já não era o Boto, e por isso, indigno de herdar seus milagres, passando 

então a lidar com o aspecto destrutivo do rio, Boiúna, ruína dos pescadores. 

 

Contudo, o rio Negro não pode ser acusado – pelo menos de todo – de ser uma 

divindade ingrata, uma vez que lidava com um homem que havia lhe servido por anos. Ao 

pescador, ele concedia-lhe ainda um único favor, que para a mulher, quando viva, sempre fora 

motivo de estranheza: 

 

Nem sonhava, a pobre, que, nas noites de lua, quando a água corria, serena e 

faladeira, ele se perdia a conversar com o rio que lhe trazia notícias e lhe 

contava as proezas do moço que estava além, muito além, em margens 

distantes, cumprindo a sina do nome e das agonias da vida. (VAL, 2011, p. 

45). 
 

 

Ao esperar pela morte, o velho pescador tinha a certeza de que o rio Negro não 

vitimara também seu único filho vivo, além de poder saber o que se passava com o jovem 

aventureiro. Vendo a fragilidade do velho pescador, talvez privá-lo da visão tão próxima da 

virilidade do filho tenha sido um ato de misericórdia tanto quanto um de crueldade, ao 

continuar mostrando ao seu velho servo o que nunca mais voltaria a ser. Afinal, quem sabe 

qual é a vontade dos deuses? 

2.2 Luzilene era A cunhã que amava Brad Pitt 

que não fosse marrudo, daqueles que brigam pra morrer, estrebucham e te 

olham zangados, com o olho brilhante que viu a iara no fundo do rio. Isso 

não tem mais, a Iara se foi para outras águas depois que abriram o porto e 

alumiaram tudo, coisa de gringo safado... Hoje essas lascas de peixe que 

não dá gosto. Te olham com a cara de pescado, de culpa. Arrego... Não 

pelejam, não falam, cansados como eu. (VAL, 2011, p. 43. Grifo da autora). 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

Luzilene amava o ator Brad Pitt, que conhecera nos raros tabloides aos quais tinha 

acesso. Moradora de um flutuante no Tarumã, a jovem procurava pelos momentos em que 

ficaria sozinha em casa, para então masturbar-se ao fantasiar com o pôster em tamanho real 

do ator que mantinha pregado na parede do quarto. Um dia, Luzilene fora tomada por 

tamanho furor que mal se deu conta de que sua moradia fora presa no olho de uma tempestade 

violenta, e estava em chamas. Seus últimos momentos relatam a visão que teve: de seu amado 

saindo da ilustração na parede e consumando seu desejo, antes que o flutuante ardesse por 

completo. 

 

Krüger (2013) descreve este conto como uma “passagem de extrema habilidade 

artística”, e que para nós ilustra perfeitamente não só a voracidade do rio-macho, mas a forma 

inquietante como Vera do Val percebe um fato preocupante na região: o quão cedo as jovens 

ribeirinhas se veem obrigadas a terem uma vida sexual ativa: “Essa era Luzilene e que não se 

engane você com sua pequenura de menina. A meninice até não estava longe, mas era mulher 

feita e já tinha experimentado as coisas da vida” (VAL, 2011, p. 82). 

 

Diz-se inquietante porque o abuso de menores nas áreas ribeirinhas não pode ser 

encarado de outra forma, e recomendar o contrário é no mínimo problemático (“não se engane 

você com sua pequenura de menina”). Tanto é problemático que, ao destacar a sexualidade 

desenvolvida da garota, a narrativa nos leva a considerar que Luzilene é inevitavelmente uma 

vítima dos assédios do rio-macho (e por extensão, de todos os machos), quase uma 

justificativa para tal violência. 

 

Na hora que o candeeiro se desprendeu da parede e cuspiu um mar de fogo, 

Luzilene tinha a pele arrepiada e mergulhava no iludimento. No ar 

tremeluzindo, se era homem, se era Boto, ela não se perguntava. O que 

queria eram aqueles dedos de leite lhe tocando o corpo e a boca vermelha lhe 

bafejando a nuca. O rio rugia e carregava o flutuante, igual uma tocha acesa 

em procissão de santo; Luzilene não via nem ouvia nada. A cada rodopio das 

águas ela soltava um suspiro. E o Boto enganadeiro foi tomando o que era 

seu, a cada gemido um soluço, a cada roçar um lamento, a cada afogar um  

ai. (VAL, 2011, p. 86-87). 

 

Glamour é o nome dado ao poder que as fadas europeias têm de mudar de forma para 

se tornarem mais agradáveis aos seres humanos, e não são raras as vezes em que o fazem para 

esconder uma verdadeira forma hedionda. A habilidade metamórfica do rio – que do Val 

descreve como “iludimento”, “enganadeiro” – é o equivalente amazônico do glamour feérico, 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

atribuída ao elemento água talvez por sua fluidez e pela capacidade que a substância tem de 

adequar-se ao recipiente ou acidente que a contém. 

 

O mito do Boto é frequentemente lido como uma analogia para ocorrências de 

estupro e incesto na região amazônica, o que inevitavelmente revela outra face da 

manifestação do rio-macho, o “pai de todos os filhos de responsabilidade desconhecida” 

(CASCUDO, 1999) – a metamorfose usa a face do belo amante para disfarçar seu aspecto 

mais terrível: o de Boiúna, mas ao contrário do que informa Cascudo (1999), não dispensa 

para isso a intervenção sexual, e que de acordo com os atributos do rio-serpente, “ataca para 

matar”. 

 

Em A cunhã que amava Brad Pitt, constatamos como o abuso sexual é percebido 

como uma realidade banal nas regiões ribeirinhas, uma vez que é evidente que, para uma 

paulistana como Vera do Val, soa inevitável que o Boto, mesmo “enganadeiro” em seu 

aspecto de amante, sinta-se no direito de ir “tomando o que é seu” ao violar e destruir uma 

garota como Luzilene. 

 

2.3 Curuminha, uma entre tantas 

 
Ao falarmos especificamente de Curuminha, destacamos um conto no qual a face 

amante do rio surge aparentemente despojada de seu aspecto destrutivo, o que não acontece 

em, por exemplo, A cunhã que amava Brad Pitt. 

 

Nesse conto, “uma ‘curuminha’ passeia às margens do rio Negro. Das águas, sai um 

boto, ‘nu e moreno’, para possuí-la.” (KRÜGER, 2013). Curuminha é uma palavra atribuída a 

garotas, meninas que ainda não atingiram a maior idade, e que nessa narrativa, novamente, é 

vítima da violência sexual do Boto. O que pode ser entendido como uma relação consensual é 

na verdade abuso, uma vez que o rio-macho enfeitiça a vítima a fim de que não escape de seu 

bote. A ideia de o Boto possuir uma criança, como se não fosse inquietante por si só, ainda é 

reforçada pela sugestão de incesto no início do conto: 

Ela perambula pela margem, curuminha perdida e parida no leito do Negro, 

ninada pelo seu murmúrio, amamentada com sua água. [...] A noite se faz 

escura, tão escura quanto o rio, noite e rio, rionoite, amalgamados. São um 

só, ambos negros, são mutantes, cintilantes, rio bicho, rio estrela, rio macho, 

pai do Boto e das curuminhas que vagam na noite. (VAL, 2011, p. 56). 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

Krüger (2013) afirma que essa é a mesma personagem que aparece no conto Velho 

Nabor, chama-se Irerê e teve uma criança com “olhos d’água, líquidos e negros, era franzina, 

não durou muito” (VAL, 2011, p. 62), o que nos mostra que, de seu encontro com o Boto, a 

curuminha engravidou. E por que o mesmo não poderia ter acontecido com Luzilene? Porque, 

enquanto curuminha, Irerê era virgem, ao contrário de Luzilene, que “já tinha experimentado 

as coisas da vida” (VAL, 2011, p. 82), e sendo virgem, estava apta a ser submetida a um 

sacrifício muito particular exigido pelo rio, que enquanto Boto, tem a necessidade de 

perpetuar prole ao longo de suas margens. No entanto, é indissociável de sua face Boiúna ao 

fazê-lo, pois se utiliza do estupro para perpetuar-se. 

[...] segundo os mitos dos paleocultivadores, o homem tornou-se o que ele é 

hoje – mortal, sexualizado e condenado ao trabalho – após uma morte 

primordial: in illo tempore, um Ser divino, muito freqüentemente uma 

mulher ou uma jovem, às vezes uma criança ou um homem, deixou se  

imolar para que pudessem brotar de seu corpo tubérculos ou árvores 

frutíferas. (ELIADE, 1992, p. 53). 

 

 
 

A ideia de sacrifício virginal como instrumento de perpetuação do divino nos vem 

após a percepção da repetição ritual ao qual o rio-macho submete aqueles que dependem das 

terras que rega e dos peixes que fornece: da mesma forma, fertiliza as mulheres para que lhes 

deem filhos, que, se homens, podem honrá-lo com sua masculinidade (como o personagem 

em Águas), se mulheres, podem reiniciar o ciclo reprodutivo ao serem oferecidas, sob feitiço, 

em suas margens, como é o caso de Irerê. 

Toda festa religiosa, todo Tempo litúrgico, representa a reatualização de um 

evento sagrado que teve lugar num passado mítico, “nos primórdios”. 

Participar religiosamente de uma festa implica a saída da duração temporal 

“ordinária” e a reintegração no Tempo mítico reatualizado pela própria festa. 

Por conseqüência, o Tempo sagrado é indefinidamente recuperável, 

indefinidamente repetível. (ELIADE, 1992, p. 38). 

 

 
 

Tal ato, chamado de festa religiosa por Eliade (1992), por reatualizar o Tempo 

sagrado primordial do rio, seu sacrifício inicial, satisfaz tanto à face amante (o Boto) quanto à 

face destrutiva (Boiúna), como do Val esclarece ao fim do conto: “Quando o rio se recolhe, 

vazante e apaziguado, o Boto cicia, suave, marulha nas pedras, e vai embora” (VAL, 2011, p. 

56. Grifo nosso). Ora, se há a necessidade de uma entidade ser apaziguada, há a ameaça de 

sua ira tanto quanto a promessa de seus favores. 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

Na narrativa segunda, o protagonista se lembra de quando, na loja do velho 

Nabor, na cidade grande, ficara maravilhado com uma bússola. Aos quinze 

anos, conseguiu comprá-la, depois de fazer serviços diversos no porto. 

Depois de adquirir o objeto, é que pensa em ir embora de casa. 

2.4 Rodamundo, sem nunca se aquietar 

 
“[...] o Tempo sagrado é indefinidamente recuperável, indefinidamente repetível” 

(ELIADE, 1992, p. 38), são as palavras que, em nossa leitura, encerram o ciclo narrativo do 

rio Negro na obra de Vera do Val, com o conto Rodamundo. Rodamundo, único filho 

sobrevivente da personagem de Águas, não fora devorado, mas perdeu-se por vontade própria, 

talvez em uma tentativa de achar-se. Assim é resumido por Krüger (2013): 

 

 

 

 

É a inquietação que move Rodamundo. Seu vagar fora premeditado no dia do 

nascimento, e é bastante improvável que deixasse de fazê-lo antes do dia de sua morte, 

conforme suspeitava a mãe, Dona Socorro, pouco antes de o filho ir embora: 

A mãe sabia. Mãe é mãe e tem dessas coisas. Ela sentia que estava por 

pouco, que ia perdê-lo para o Negro, que sempre que o rio chamava não 

queria ficar sem resposta. Sabia que era a maldição do nome, a madrinha 

avisara, mas sabia também que o destino está escrito e com ele não adianta 

arengar. (VAL, 2011, p. 49). 

 

 
 

Rodamundo estava atado a um destino inescapável, ditado pela onipotência do rio 

Negro, deus dos povos ribeirinhos, cuja palavra é lei, e com seu chamando, o menino embarca 

em um veículo sagrado: a canoa dos irmãos falecidos que revitalizara com as próprias mãos. 

“A decisão veio num anoitecer em que Rodamundo se banhava, a água escura e fria lhe 

bulindo o corpo, qual cunhã enluarada, lhe fazendo a cabeça à roda. E o pé a coçar igual sarna 

de cachorro velho” (VAL, 2011, p. 49). 

Da mesma forma que Irerê, Rodamundo sucumbira ao poder do rio sob a lua, 

aliciado por suas águas em um momento que remete tanto ao batismo quanto ao ato sexual. 

Nos mitos greco-romanos, os heróis muitas vezes agem como campeões dos deuses, 

detentores de sua força, e de um também necessitava o rio Negro em sua condição de deus, 

uma vez que seu antigo campeão, o pai anônimo de Rodamundo, não mais podia exercer tal 

função (ver item 3.1). 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

Esse conto encerra nossa leitura do ciclo narrativo do rio Negro na obra de Vera do 

Val pois dá um novo começo a sua epopeia, uma vez que, após vermos a derrocada do 

campeão do rio em Águas, presenciarmos suas manifestações de virilidade e violência em A 

cunhã que amava Brad Pitt e em Curuminha, que lhe permitem revigorar-se e, de certa  

forma, ressuscitar, presenciamos em Rodamundo a consagração de um novo campeão, que 

como seu pai antes dele, levara adiante o legado do rio Negro, visitando portos a cada vez que 

sentir a necessidade de remar, deitando-se com quem quiser e gerando filhos sem pai, até que 

um deles, quando o próprio Rodamundo não mais conseguir fazê-lo, assumir seu lugar e 

reiniciar os ciclos do rio Negro. 

Tal percurso é igualmente perceptível no simbolismo religioso da água, que 

acrescenta uma etapa posterior ao ato de destruição manifestado pela Boiúna: 

A emersão repete o gesto cosmogônico da manifestação formal; a imersão 

equivale a uma dissolução das formas. É por isso que o simbolismo das 

Águas implica tanto a morte como o renascimento. O contato com a água 

comporta sempre uma regeneração: por um lado, porque a dissolução é 

seguida de um “novo nascimento”; por outro lado, porque a imersão fertiliza 

e multiplica o potencial da vida. (ELIADE, 1992, pg. 65). 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
O segundo maior rio do mundo, o rio Negro exerce mais do que fascínio sobre 

aqueles que vivem em suas margens – ele exerce poder sobre sua forma de ver o mundo, na 

mesma medida em que é moldado a partir dessa mesma perspectiva. Sobre Vera do Val, sua 

influência resultou no exótico Histórias do rio Negro, no qual foi ficcionalizado em um ciclo 

narrativo próprio, pois também é personagem. 

 

No Fäerie de Vera do Val, no entanto, não há a possibilidade de vitória para o povo 

ribeirinho frente à relação antagônica estabelecida pelo rio Negro, que sob suas muitas formas 

– do Boto conquistador à temida Boiúna – mantém seus subordinados em um regime de 

opressão, utilizando-os como ferramenta ritualística para que seus poderes divinos se 

perpetuem e continuem a manter o equilíbrio ecológico nesse espaço, mantendo a tensão entre 

ambas manifestações suas. 

 

Por ser o amante enganador e o destruidor que planta as sementes do futuro, o rio 

Negro consegue, no imaginário construído por Vera do Val a partir de elementos amazônicos, 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

tornar-se onipotente, inquestionável, invencível, e mesmo assim, dependente da relação 



Rile – Revista Interdisciplinar 

De Literatura e Ecocritica  BRA, v. 3, n. 1, p. 91-103, Set-Out., 2019 

antagônica estabelecida com o ser humano, que é, por si mesma, complexa: sua onipotência é 

sujeita à relação antagônica que mantém com os povos que dele dependem. 

 

REFERÊNCIAS 

 
CARTER, Angela. 103 contos de fadas. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do Folclore Brasileiro. São Paulo: Ediouro 

Publicações SA, 10ª edição, 1999. 
 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

 

KRÜGER, Marcos Frederico. Amazônia: mito e literatura. Manaus: Editora Valer, 2003. 
 

  . As histórias de Vera do Val. Disponível em: 

http://www.musarara.com.br/as-historias-de-vera-do-val desde 06/10/2013. Acessado em 05 

de maio de 2018. 
 

MARINHO, José Lino do Nascimento. Contar história, hábito e tradição: uma ferramenta 

pedagógica eficaz no processo ensino aprendizagem. Manaus: EDUA, 2015. 
 

TOLKIEN, J.R.R. Sobre Histórias de Fadas. São Paulo: Conrad Editora do Brasil, 2010. 
 

TORRES, José William Craveiro. Além da Cruz e da Espada: acerca dos resíduos clássicos 

n’A Demanda do Santo Graal. CAPES. Fortaleza, 2011. 
 

VAL, Vera do. Histórias do rio Negro. Manaus: Edições Muiraquitã, 2011. 

http://www.musarara.com.br/as-historias-de-vera-do-val

